
Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               60/73 

 

10.18004/rdgic.investig.estud.UNA.2025.diciembre.3016025059                            Humanidades y Artes ǀ ARTÍCULO DE REFLEXÃO

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

*Autor para correspondência  
pg54532@uem.br 

Editora jefe: 

Griselda A. Meza Ocampos , 
Universidade Nacional de 
Assunção (UNA). Centro 
Multidisciplinar de Pesquisas 
Tecnológicas (CEMIT). San 
Lorenzo, Paraguai. 

Co-editora: 

Juliana Moura Mendes Arrúa , 
Universidade Nacional de 
Assunção (UNA). Centro 
Multidisciplinar de Pesquisas 
Tecnológicas (CEMIT). San 
Lorenzo, Paraguai. 

Recebido: 
08 de janeiro de 2025 
Revisado: 
27 de june de 2025 
Aprovado: 
11 de julho de 2025 
Recebido na versão modificada:  
28 de julho de 2025 
 

Este é um artigo publicado em 
acesso aberto sob uma licença 
Creative Commons “CC BY 

4.0”.  

Conflitos de Interesse: Os 
autores declaram não ter conflito 
de interesse. 

e-ISSN 2709 -0817 

Como citar: Duarte, J. C. V., & 

Oliveira, T. (2025). Preceitos 

educacionais contidos na Regra de 

Agostinho de Hipona: Um projeto 

para a vida em comunidade. Revista 

investigaciones y estudios – UNA, 

16(2), pp. 60-73.  

Preceitos educacionais contidos na Regra de 

Agostinho de Hipona: Um projeto para a vida 

em comunidade 

Educational precepts contained in the Rule of Augustine of Hippo: a 

project for community life  

Juliana Calabressi Voss Duarte1* , Terezinha Oliveira1  

1 Universidade Estadual de Maringá (UEM). Maringá, Brasil 

Resumo. Este artigo refletirá acerca dos preceitos apresentados na Regra de 
Agostinho (354/430 d. C.), observando que sua proposta educativa se estende além 
da vida monástica, oferecendo princípios aplicáveis a toda a sociedade. A Regula ad 
servos Dei constitui um conjunto de preceitos, formado por oito capítulos destinados 
a regular a vivência dos monges nos mosteiros, constituindo um espelho, ou seja, 
uma regra de vida a ser seguida. Para que a comunidade dos monges permanecesse 
em harmonia, podemos considerar que Agostinho propõe a este grupo uma filosofia 
de vida a ser seguida, pautada no amor, na comunhão de bens, na vida comum, na 
vida sóbria, na prática da castidade, na oração e no despojamento em relação aos 
bens terrenos. A Regra apresenta uma série de conselhos e orienta que algumas 
virtudes sejam praticadas na comunidade religiosa para que se aproximasse de Deus 
e do próximo. A fim de regular comportamentos e ações dos monges e neutralizar 
comportamentos que pudessem prejudicar a vida nos mosteiros é que Agostinho faz 
estas recomendações. O bispo de Hipona vinculado à sua época propõe regras a 
serem seguidas, o que nos faz refletir, em nosso tempo, sobre nossas ações enquanto 
educadores e pesquisadores, neste sentido nos pautamos na perspectiva da história 
social com vistas a longa duração. 

Palavras-chave: história da educação, preceitos educativos, idade média, regra de 
Agostinho. 

Abstract. This article will reflect on the precepts presented in the Rule of Augustine 
(354/430 AD), noting that its educational proposal extends beyond monastic life, 
offering principles applicable to the whole of society. The Regula ad servos Dei 
constitutes a set of precepts, made up of eight chapters, intended to regulate the life 
of monks in monasteries, constituting a mirror, that is, a rule of life to be followed. 
To maintain harmony within the community of monks, we can consider that 
Augustine proposes a philosophy of life for this group, based on love, the sharing of 
goods, a common life, sober living, the practice of chastity, prayer, and detachment 
from earthly goods. The Rule presents a series of advice and guides that some virtues 
be practiced in the religious community so that it may draw closer to God and to 
one's neighbor. In order to regulate the behavior and actions of monks and neutralize 
behaviors that could harm life in monasteries, Augustine makes these 
recommendations. The bishop of Hippo, linked to his time, proposes rules to be 
followed, which makes us reflect, in our time, on our actions as educators and 
researchers. In this sense, we are guided by the perspective of social history with a 
view to the long term. 

Keywords: history of education, educational precepts, middle ages, Augustine´s rule. 

 

 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
https://orcid.org/0000-0001-7298-5185
https://orcid.org/0000-0001-5483-3612
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-4088-3752
https://orcid.org/0000-0001-5349-1059


Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                            61/73 

 

Introdução 

Agostinho (354 - 430) foi considerado como um dos Pais da Igreja e fez parte de um período denominado 

Patrística, contribuindo com a edificação dos elementos em defesa da fé, dos costumes e dos dogmas 

cristãos. Desse modo, como filósofo e teólogo, Agostinho de Hipona contribuiu e influenciou a vida da 

Igreja ocidental. Durante sua época, particularmente no início da era cristã, eles exibiram aspectos cruciais 

que determinariam o desenvolvimento do cristianismo, um novo movimento religioso que surgiu dentro do 

Império Romano, exigindo ações firmes, consistentes e constantes contra a sociedade e as falsas crenças.  

Os escritos de Agostinho foram fundamentais para a consolidação do cristianismo, uma vez que propôs 

uma formação do homem e uma reorganização da vida social. A pedagogia apresentada por Agostinho tem 

como ponto de partida a própria realidade de sua época, os conflitos e as inquietudes que o homem de seu 

tempo passava, e de modo especial suas Regras se destinaram à consolidação de um grupo a partir de aspectos 

morais, culturais, políticos, econômicos, religiosos e sociais. Na História da Educação medieval, os Pais da 

Igreja apresentam relevância para a teologia e a filosofia, uma vez que foi por meio deles que houve a 

preservação da fé cristã e do conhecimento laico, em momentos conturbados que os primeiros cristãos 

tiveram que enfrentar. Fundamentaram-se nas Escrituras Sagradas ao defenderem a fé e alicerçaram a Igreja 

(Junior, 2022) 

Junior (2022), observa que Agostinho situa-se a partir do terceiro século e está entre os autores 

caracterizados como latinos/ocidentais. Suas contribuições ajudaram a fortalecer a igreja, servindo como 

base doutrinária até os dias atuais para os cristãos. Os Pais da Igreja defendiam a fé cristã diante do 

paganismo e das heresias que surgiam, e os alicerces da Igreja foram se desenvolvendo por meio de seus 

escritos. 

Agostinho deixou suas contribuições teológicas por meio de cartas, sermões e livros, e diante da vivência 

com o qual se deparava, se dirigia aos seus interlocutores para orientá-los a partir de uma perspectiva de 

ordem religiosa, antropológica, política, social e educacional. Encontramos desse modo produções que 

marcaram sua juventude, sua maturidade e a fase final de sua vida. Agostinho, o bispo de Hipona, escreveu 

33 livros e cartas em 395 e 410, transformando a sua criatividade numa forma de dar alimento, em que 

apresentou o "alimento" necessário na época, envolvendo o compromisso da personalidade inteira com a 

Igreja católica. (Brown, 2020) 

O alimento oferecido seria sua capacidade intelectual que resultaria na elaboração dos fundamentos para 

uma instrução e uma educação cristã. Na condição de bispo, Agostinho se deparou com questões pastorais 

e sociais e, como mestre, assumiu e desempenhou um projeto educativo que perpassou o seu tempo, pois 

muitas das suas produções serviram para direcionar ações das comunidades, religiosas ou leigas. O trabalho 

de Agostinho marcou uma mudança na fé cristã, focando na reelaboração do conhecimento e na 

cristianização. Apesar da negligência do tratamento episcopal, o trabalho de Agostinho exibiu características 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               62/73 

únicas que se alinhavam com a política de seu tempo, demonstrando uma transformação do pensamento. 

Este projeto educacional na comunidade de Hipona e nas igrejas do norte da África foi uma parte 

significativa da mobilização, representando um projeto político no sentido original de aceitação da pólis. 

(Tavares Magalhães, 2019) 

Em seu itinerário, Agostinho se posiciona acerca de questões que iam surgindo em seu contexto e quando 

fazemos referência à sua vida, há de se considerar uma dualidade agostiniana, pois passou por algumas 

experiências nas primeiras três décadas de sua vida que o fizeram refletir posteriormente acerca de suas 

ações: jogos, bebidas, roubo e mulheres. Após este período, voltou-se ao entendimento e à vivência da sua 

interioridade. Na obra Confissões (397) é possível identificar seu itinerário desde sua tenra idade até sua 

conversão definitiva ao cristianismo, religião que o fez defender e responder às questões do seu tempo, 

assumindo um objetivo educativo – a santificação do homem. (Augustinus Hipponensis, 1997) 

Por meio de sua trajetória (de professor a bispo), Agostinho vivencia várias experiências nos 

campos familiar, social e religioso. Podemos considerar que neste processo foi amadurecendo 

intelectualmente, o que possibilitou um crescimento na fé com vistas a ações voltadas ao bem comum.  Após 

um longo processo de conversão ao cristianismo, voltou-se para as questões pastorais, buscando fundar e 

viver uma vida monástica. Sua primeira experiência de retirada ocorreu após sua conversão, na qual se 

dirige para uma casa de campo conhecida como Cassicíaco, cedida por um amigo, e a partir daí inicia 

suas reflexões de ordem filosófica e teológica. 

Agostinho assume a função de educador em seu círculo composto pelo clero e por leigos devotos da 

África. Em território africano, Agostinho se apresenta como um mestre do cristianismo, em que passou a 

formar as pessoas, segundo os princípios do cristianismo.  Neste período (388 d.C.), o autor já havia 

avançado em um processo de formação intelectual, moral e espiritual. (Brown, 2020) 

A exemplo de suas contribuições de caráter educativo e teológico, temos o texto de sua Regra, escrita por 

volta do ano de 397, visando educar e regular a vida dos monges de Hipona, local onde Agostinho era bispo. 

Este documento apresenta os aspectos necessários para que se pudesse viver conforme os princípios 

cristãos, tratando, pois, de normas de comportamento concretas, preceitos destinados a regular a vivência 

de uma comunidade monástica cristã. 

Frente às contribuições de seus escritos para responder questões do seu tempo, Agostinho direciona aos 

monges este conjunto de preceitos, apresentando a eles um ideal de comunhão. A Regra se apresenta aos 

Servos Dei (Servos de Deus) tendo por princípio um núcleo essencial: o amor. 

O objetivo deste estudo é identificar os preceitos educativos contidos na Regra de Agostinho (397), um 

texto com caráter orientativo que apresenta uma série de condutas a serem seguidas com a finalidade de 

restaurar a harmonia em sua comunidade e a bem-viver os preceitos evangélicos.   

 

 

 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               63/73 

Prescrições para a vida comunitária 

Depois de sua conversão ao cristianismo, Agostinho muda o foco dos seus planos pessoais e sociais: “em 

poucos meses, Agostinho abandonou o casamento, o cargo público e as esperanças de segurança financeira 

e prestígio social” (...) (Brown, 2020).   

No ano de 386, Agostinho, em companhia de alguns parentes (mãe, filho e irmão), amigos e discípulos, 

se retira para uma casa de campo situada em Cassicíaco, perto de Milão. Neste local, o grupo se põe a refletir 

sobre temas que resultaram em algumas das obras agostinianas como:  A Vida Feliz (386), Contra os 

Acadêmicos (386), A Ordem (386) e Solilóquios (386-387). 

Em seguida ao seu batismo e ao de seu filho Adeodato em 387, Agostinho propõe-se a voltar para terras 

africanas, nas quais pretendia se dedicar à vida monástica. Quando chega à África (388), dedica-se ao serviço 

do cristianismo, por meio da oração e do estudo: “seguindo o preceito evangélico da pobreza, estabeleceu 

uma espécie de mosteiro, vivendo em companhia de seus amigos. Daquela primeira comunidade nasceu o 

ideal de vida monástica do Ocidente” (...) (Costa, 2014) 

No norte da África, Agostinho assumiu a função de estabelecer e consolidar a doutrina cristã, por meio 

de princípios educativos. “Sua ação no cristianismo, sustentada em sua notoriedade intelectual, levou-o à 

sua ordenação como bispo dessa cidade em 395. Enquanto bispo foi um exímio articulador de grandes temas 

teológicos, ao dedicar sua vida à elaboração da vida cristã” (...) (Pirateli, 2014)  

Como bispo de Hipona, Agostinho teve que enfrentar e posicionar-se frente aos desafios que surgiram, 

atuou como pastor, escritor e orientador. Os problemas observados por Agostinho eram de ordem moral e 

social, pois o Império Romano estava em decadência e havia, por parte de alguns grupos, considerados 

como pagãos, o ataque à fé cristã como causa desse declínio, frente a estes ataques decorridos de atos 

violentos, Agostinho foi assumindo uma postura educativa a fim de controlar ações humanas que em certa 

medida estavam provocando uma desordem social. Agostinho viveu em um período de profundas 

transformações sociais, políticas e religiosas no Império Romano. Ele abriu diversos debates sociais e 

intelectuais que marcaram sua vida e pensamento, contribuindo para moldar sua teologia e visão de mundo.  

A Regra escrita por Agostinho é uma das mais antigas regras monásticas cristãs e serve como guia espiritual 

e organizacional para comunidades religiosas. A estrutura da regra, dividida em oito capítulos, reflete o 

pensamento do bispo de Hipona, enfatizando a vida comunitária, a caridade, a transparência e a busca de 

Deus. No conteúdo da Regra estão questões sobre: amor, caridade, unidade, vida em comum, vida espiritual 

e moral, oração, devoção, autocontrole, obediência, disciplina e trabalho. 

Amor e caridade como fundamento central 

No início do texto da Regra encontramos esta expressão de ‘uma só alma e um só coração’, em que 

Agostinho se baseia no texto das sagradas escrituras para fazer menção à comunhão de coração:  

Sobre o amor a Deus e ao próximo, a união dos corações e a comunidade das coisas. Primeiro, porque 
vocês se reuniram como um só corpo, para que vocês possam viver em uma só casa com uma só mente 
e para que vocês tenham uma só alma e um só coração para com Deus. (Augustinus Hipponensis, 2001e).  



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               64/73 

O texto da Regra inicia fazendo este apelo àqueles que a seguirem, vivendo unidos e em comunhão. Ela 

seria seguida pelos mosteiros agostinianos e seu ideal estendeu-se para outros espaços da África. Os bispos 

que haviam sido ordenados levaram o monacato de Agostinho a outras igrejas locais.  

Os conteúdos da Regra estavam presentes em seus sermões. Tomamos como exemplo o Sermão 355, no 

qual Agostinho de Hipona narra sobre a vida e os fala da vida e dos costumes na comunidade dos clérigos 

e discorre sobre a observância monástica do voto de pobreza. Neste sermão, dirige-se aos clérigos tratando 

da vida comum. Na ocasião discorreu sobre o despojamento dos bens terrenos: 

Nada trouxe. Vim a esta igreja só com a roupa do corpo. E como tinha o propósito de viver num mosteiro 
com os irmãos, o ancião Valério (bispo), de feliz memória, conhecendo minha intenção e desejo, me 
ofereceu a propriedade onde agora se encontra o mosteiro. Comecei a reunir irmãos com o mesmo bom 
propósito, pobres e sem nada como eu, que me imitassem. Como eu tinha vendido meu escasso 
patrimônio e dado aos pobres seu valor, assim deviam fazer aqueles que quisessem viver comigo, vivendo 
todos do comum. Deus seria para nós nosso grande, rico e comum patrimonio. (Augustinus Hipponensis, 
2001d) 

O sermão, faz a indicação da vivência de uma vida pautada no despojamento, sem apegos a vida material. 

Agostinho vendeu os bens herdados para desfrutar de uma vida simples e, com o seu exemplo, indica aos 

clérigos que o bem maior não está na posse dos bens materiais e mutáveis, mas no eterno. No sermão, 

Agostinho se coloca como modelo a ser imitado, apresentando-se como modelo a ser seguido. Com esta 

orientação, a propagação de um ideário de vida comum é recomendada, ou seja, que entre os membros do 

monastério não deveria haver competições para ver quem se vestia ou comia melhor, pois tudo o que se 

tinha naquele ambiente era de uso compartilhado. 

Assim, como aparece no sermão citado, o bispo de Hipona reforça a ideia de que nada é próprio de 

ninguém, mas que tudo seja coletivo. Antes do voto de pobreza, uma das observâncias da vida monástica, 

tanto freiras quanto monges deveriam se despojar de todos os seus bens, sendo o mosteiro o responsável 

pelo fornecimento de tudo o que for necessário a cada um. No livro dos Atos dos Apóstolos há a expressão 

da proposta da vida comum quando trata da primeira comunidade cristã: “A multidão dos que haviam crido 

era um só coração e uma só alma. Ninguém considerava exclusivamente seu o que possuía, mas tudo entre 

eles era comum” (...) (Bíblia de Jerusalém, 2002).  

Entendemos que uma regra indica algo para regular certas ações ou comportamentos. Provavelmente 

Agostinho, ao elaborar essas indicações, buscava regular certos comportamentos que em certa medida 

precisavam de orientações para manter a ordem de uma determinada instituição, assim como aconteceu na 

carta (211) escrita por Agostinho em 424 às monjas, cuja finalidade foi restaurar a harmonia nesta 

comunidade. Nela, Agostinho dirige às monjas, encontramos muitas semelhanças com as orientações 

contidas nas Regras destinadas aos Servos de Deus. A este grupo de mulheres, Agostinho prescreveu uma regra 

de vida ao perceber que estava havendo certas tensões e rivalidades no mosteiro: “Lamentemos os cismas 

internos no mosteiro” (...) (Augustinus Hipponensis, 2001b). 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               65/73 

Na Regra de Agostinho encontramos elementos essenciais para a vivência das virtudes, em que dá 

destaque primeiramente ao amor como base das demais virtudes. A Regra está organizada em oito capítulos 

em que são apresentadas orientações de conduta a serem seguidas. 

Princípio da humildade 

Segundo o princípio do ideal da comunhão, Agostinho trata no primeiro capítulo da Regra sobre a 

humildade como a virtude necessária para se constituir uma verdadeira comunidade. Sobre a humildade o 

bispo orienta que os pobres que chegam no mosteiro que se conservem humildes e não busquem as vaidades 

terrenas: 

Os que tinham algo na sociedade quando entraram para a casa religiosa, coloquem de bom grado à 
disposição da comunidade. E os que nada possuíam, não busquem na sua casa religiosa aquilo que fora 
dela não puderam possuir. No entanto, conceda-se à sua debilidade o quanto for necessário, ainda que 
em sua pobreza, quando estavam na sociedade, não lhes fosse possível dispor nem mesmo do necessário. 
Mas por isso se considerem felizes por haverem encontrado o alimento e a roupa que não podiam possuir 
enquanto estavam fora. Nem se orgulhem por ver-se associados àqueles aos quais fora nem se atreviam 
a aproximar-se; pelo contrário, elevem seu coração e não busquem as vaidades terrenas e não aconteça 
que as comunidades comecem a ser úteis para os ricos e não para os pobres, se nela os ricos se fazem 
humildes e os pobres altivos. (Augustinus Hipponensis, 2001e) 

E aos ricos orienta que se tornem humildes e não sejam soberbos: 

E aqueles que eram considerados algo diante da sociedade, não se atrevam a desprezar a seus irmãos 
que vieram à santa sociedade sendo pobres. Pelo contrário, devem se gloriar muito mais pela 
comunidade dos irmãos pobres que da condição de seus pais ricos. Nem se vangloriem por ter trazido 
alguns de seus bens à vida comum, nem se ensoberbeçam ainda mais por suas riquezas por havê-las 
compartilhado com a comunidade de que se as desfrutassem na sociedade. Pois, acontece que outros 
vícios levam a executar más ações; a soberba, entretanto, se insinua até nas boas ações para que 
pereçam. E de que adianta distribuis as riquezas aos pobres e fazer-se pobre se a alma se torna mais 
soberba desprezando as riquezas do que possuindo-as? (Augustinus Hipponensis, 2001e) 

A humildade configura-se como a base da vida cristã no sentido do serviço, da partilha, do despojamento 

e da simplicidade. Em outros sermões, Agostinho dá destaque à prática da humildade, chegando a atribuir a 

ela a via para se chegar à verdade. Nesta perspectiva, a humildade se configura como uma atitude do homem 

perante Deus, reconhecendo-se sua criatura. Ao contrário da soberba, que nega esta condição de sujeição 

do homem em relação a Deus. Se a intenção de Agostinho era manter uma certa ordem entre os membros 

do mosteiro, praticar a humildade seria uma via para se alcançar este objetivo, considerando que esta virtude 

é fundamental para o cristianismo. 

Agostinho reconhece a dupla natureza de Jesus Cristo - humana e divina - conforme consta no Tratado 

XXI  “Si ergo novimus hunc, qui nobis loquitur, et Deum et hominem, intellegamus verba Dei et hominis: aliquando 

enim talia nobis dicit quae pertineant ad maiestatem, aliquando quae pertineant ad humilitatem” (...). 

(Augustinus Hipponensis, 2001c) 

Cristo se configura como o caminho da humildade em contraposição a soberba, que havia afastado o 

homem de Deus por inveja. 

 

 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               66/73 

Oração perseverante e sentida 

Na observância da Regra, Agostinho, no segundo capítulo, orienta a perseverança nas orações, e que 

cada uma seja respeitada conforme o tempo e as horas estabelecidas. A prática da oração deveria ir além da 

oralidade, devendo perpassar pelo coração. Sobre a prática da oração o bispo de Hipona dispõe: 

O lugar de oração seja usado apenas em função daquilo para o qual foi feito e do qual tira o nome. Se, 
portanto, alguém, dispondo de tempo, quiser orar também fora das horas marcadas, não seja impedido 
por quem quiser fazer aí qualquer outra coisa. Quando estais orando a Deus com salmos e cânticos, 
repassai no coração o que proferis com os lábios. (Augustinus Hipponensis, 2001e) 

A partir destes preceitos, a oração não deve ser, portanto, uma prática a ser realizada em qualquer local e 

esta deve ser sentida pelo coração e não apenas professada pela voz. É possível perceber um rito a ser 

seguido nas atividades cotidianas daqueles que estavam no mosteiro. Há momentos destinados a práticas 

específicas no decorrer do dia do religioso, assim havia momentos para orações, afazeres domésticos, 

alimentação e higiene.  

Moderação e vida sóbria 

Outro princípio disposto no texto da Regra trata da moderação, ou seja, da vida sóbria que se encontra 

no terceiro capítulo. Orienta que os monges devem coibiros desejos da carne em relação ao quanto comer, 

conforme a saúde permitir, deve praticar o jejum e a abstinência: “Domine sua carne jejuando e abstendo-

se de comida e bebida, tanto quanto sua saúde permitir. Mas quando alguém não pode jejuar, ele não deve 

comer nada fora do horário da refeição, exceto quando estiver doente” (...) (Augustinus Hipponensis, 2001e)  

Nesta orientação de jejuar e abster-se, Agostinho dá importância à virtude da moderação com vistas ao 

equilíbrio nas ações do homem, deste modo, no momento das refeições, que não apenas a boca receba 

alimentos, mas que o coração, por meio da oração própria do momento, também se alimente da palavra de 

Deus. O próprio ato de comer vai além das necessidades corporais, há uma interrelação entre o saciar o 

corpo e a alma, esta última por meio da oração. Aqui também podemos identificar a prática da virtude da 

temperança como reguladora dos excessos na vida dos monges. Com esta prática seria possível ter controle 

sobre si resistindo ou eliminando da vida os possíveis abusos da vida terrena com vistas à cidade celeste. Por 

meio da prática das virtudes, Agostinho defendia que o homem poderia ainda nesta vida peregrinar rumo à 

santificação. 

Comportamentos e virtudes essenciais 

Na sequência da Regra, o bispo de Hipona orienta sobre a necessidade de se ter uma discrição no 

comportamento, neste sentido orienta sobre o modo de se vestir, como se comportar (incluindo gestos 

corporais) e o cuidado com o olhar que se lança ao outro. No quarto capítulo trata então da disciplina do 

olhar e da correção fraterna. Assim recomendou: 

Não procurem chamar a atenção pela forma de andar, nem agradar pelas roupas, mas sim pela conduta. 
No andar, no estar parados e em todos os seus movimentos, não façam nada que incomode àqueles que 
os vêem, mas aquilo que está de acordo com a consagração de vocês. Ainda que seus olhos se encontrem 
com alguma mulher, não os detenham em nenhuma. Porque não lhes é proibido ver mulheres quando 
saírem de casa; o que é pecado é desejá-las ou querer ser desejados por elas. Pois não apenas com o toque 
e o afeto, mas também com o olhar se provoca e nos provoca desejo das mulheres. Assim também, o 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               67/73 

que fixa o olhar numa mulher e se deleita em ser olhado por ela não deve supor que não é visto por 
ninguém quando faz isto; certamente é visto e por aqueles que ele nem imagina que possam ver. Porém, 
mesmo que permaneça oculto e não seja visto por ninguém, que dirá d’Aquele que conhece o coração de 
cada pessoa e a quem nada se pode ocultar. (Augustinus Hipponensis, 2001e) 

Agostinho, com estas orientações a serem seguidas pelos monges, buscou limitar todo comportamento 

que viesse de alguma forma a comprometer a reputação desses homens, ou melhor dizendo, da instituição 

que estes homens representavam, a Igreja. Deste modo, ações, comportamentos e até pensamentos deveriam 

seguir as condutas prescritas a fim de evitar problemas de ordem moral. 

Uma das formas de conter certos comportamentos seria a prescrição de conduta, assim, a prática da 

castidade ajudaria a inibir os impulsos decorrentes do desejo sexual. Paralelamente a esta orientação da 

continência, há na Regra a indicação de uma correção caso estes regulamentos não sejam seguidos. A correção 

fraterna é uma expressão usada a fim de corrigir comportamentos que se desviassem daqueles propostos 

pelo mosteiro, ou seja, caso se percebesse que entre os religiosos tivesse ocorrido alguma situação do que 

fora exposto, este homem deveria ser corrigido ainda no início dos seus atos de forma privada por apenas 

uma pessoa. Contudo, caso a falta continuasse sendo cometida, mesmo diante da primeira correção, esta 

deveria ser feita agora por dois responsáveis para que uma segunda pessoa passasse a saber do ocorrido e 

que assim o consagrado ficasse consciente do seu erro a partir do posicionamento de duas ou três pessoas 

diferentes. Assim, após convencido de seu erro, deveria cumprir o corretivo que julgar oportuno o superior 

ou presbítero. A correção cumpre um papel pedagógico, pois a partir de uma instrução, mesmo assim caia 

no erro, é possível o reconhecimento da falha cometida.  Porém, caso se recusasse a cumprir o que fora 

determinado, este monge deveria ser eliminado da comunidade para que não corrompesse os demais. 

Com este modelo de correção final seria abolido aquele que, de certa forma, se tornaria um perigo para 

a manutenção da ordem e o seguimento das regras do mosteiro. A situação ou ação que pudesse 

comprometer a imagem desta instituição religiosa deveria ser extinta, uma vez que ela estava se consolidando 

e que possivelmente seria seguida por outras ordens e congregações. 

A Regra faz referências às recomendações do uso dos bens e ao cuidado com o corpo. No quinto capítulo 

indica que assim como a despensa é única a todos os consagrados, o guarda-roupa também será comum a 

eles, incluindo as vestimentas. 

Mantenha suas roupas juntas, sob uma ou duas guardas, ou o que for suficiente para sacudi-las, para que 
não sejam danificadas por traças; e como você se alimenta de um armazém, você se veste de um guarda-
roupa. E, se possível, não vos preocupeis com o que haveis de vestir segundo o tempo, se cada um de 
vós deve receber o que deu, ou outra coisa que o outro teve; enquanto, no entanto, o que cada um precisa 
não é negado, o quanto você carece daquele santo hábito interior do coração, que você luta pelo hábito 
do corpo. No entanto, se sua fraqueza é tolerada, para receber o que você deu, ainda em um lugar, sob 
guardiões comuns, tenha o que você deu. (Augustinus Hipponensis, 2001e) 

Além do caráter teológico que Agostinho buscou deixar expresso nestas orientações, os de caráter 

educativo também se destacam nos seus escritos - pois não podemos perder de vista que parte de sua atuação 

profissional foi na condição de mestre. Por meio de suas orientações, ele buscava moldar o homem a partir 

de um comportamento pautado nos ensinamentos do cristianismo, sendo que a prática das virtudes seria 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               68/73 

condutora para se viver de forma harmoniosa, seja nas ordens religiosas, seja na comunidade à qual 

pertenciam. 

Nestes preceitos educativos, o bispo orientava que reclamações e disputas não deveriam existir entre os 

cristãos, pois em relação às vestimentas havia uma veste mais importante que precisa ser conquistada – a 

veste superior – aquela que vai além do corpo. A cidade celeste, à qual Agostinho fazia menção, estava 

fundamentada na obediência ao seu Criador, “o que para ele significava a alma sobressair ao corpo, isto é, a 

razão dominar as paixões” (...). (Pirateli, 2012) 

 Com este discurso esperava-se que intrigas e rixas fossem eliminadas do convívio humano, mantendo 

uma unidade entre os homens e todo trabalho a ser desenvolvido deveria primar o bem da comunidade, 

com cuidado e prontidão. O bem comum neste caso deve sobrepor o bem particular: 

Deste modo, é claro, que ninguém trabalhe para si mesmo, mas que todo o seu trabalho seja feito em 
comum, com maior diligência e entusiasmo mais frequente do que se o estivesse fazendo individualmente. 
Pois a caridade, da qual está escrito que não busca o que é seu, 21 assim se entende, porque prefere as 
coisas comuns às suas, e não as suas às comuns. E, portanto, quanto mais você cuidar da causa comum 
do que da sua, mais saberá que progrediu; para que em todas as coisas de que se serve a necessidade 
transitória, seja preeminente o que permanece, a caridade. (Augustinus Hipponensis, 2001e)  

Para Agostinho, havia uma sociedade ideal, que era a sociedade cristã, e para legitimar sua proposta de 

formação desta sociedade, ele defendia a vida coletiva e não a individual. Sobre esta questão, Pirateli observa 

o pensamento agostiniano acerca da vida comunitária:  

A vida moral pressupunha uma vida em comunidade, que criasse as necessárias condições de vida cristã 
para o também homem novo, o homem cristão; pressupunha igualmente a vontade desse novo homem 
de que os demais homens fossem seus companheiros; assim, com o compartilhar dos bens espirituais e 
dádivas da vida cristã, o amor imprimiria ao modus vivendi do novo homem um sentido comunitário 
(Pirateli, 2012) 

Em Agostinho havia uma preocupação em relação à conduta dos membros do mosteiro e orientava que 

não se deslocassem sozinhos ou sem permissão, seja em banhos públicos, seja em outros lugares: “Que 

ninguém vá aos banhos públicos ou a qualquer outro lugar onde for necessário menos de dois ou três. E 

aquele que precisar ir a alguma parte, não vá com quem queira, mas com quem mandar o Superior” (…) 

(Augustinus Hipponensis, 2001e) 

E que todo trabalho realizado na despensa, com as roupas ou com os livros seja feito sem remuneração. 

Aqui mais uma vez encontramos menção ao despojamento de bens em virtude dos votos de pobreza, uma 

vez que o trabalho dos monges não era remunerado. 

Princípio da obediência 

Outro preceito expresso na Regra era sobre o respeito entre os membros do mosteiro, havia assim a 

orientação para que não houvesse nenhum tipo de desentendimento entre os monges. Mais uma vez, existe 

a preocupação em manter a ordem e a obediência, deste modo, o sentido do capítulo seis está baseado no 

perdão das ofensas:  

Não haja contendas entre vocês, ou se as houver, terminem-nas depressa para que a ira não chegue até o 
ódio e de uma palha se faça uma viga, convertendo-se a alma em homicida; pois assim se lê: o que odeia 
seu irmão é homicida. (Augustinus Hipponensis, 2001e) 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               69/73 

Caso haja ofensas entre os pares, ocorra o perdão mútuo, pois caso contrário, as palavras professadas na 

oração do Pai Nosso não expressam validade. 

A obediência insere-se neste rol de indicações, é uma ação que deve sempre estar presente no ambiente 

do monastério, principalmente na relação dos monges com o superior ou presbítero. Estas autoridades 

deveriam ser obedecidas como se fossem os pais que guardam e zelam por seus filhos. Nesta relação 

entendemos que o superior assume a função de um pai que ensina, que provê e respeita seus discípulos. 

Assim o capítulo sete baseia-se no amor, na autoridade e na obediência. Sobre a autoridade e a disciplina 

orienta: 

Mas aquele que está acima de vocês não pense que governa por poder, mas sim que serve com amor. Seja 
ele posto diante de ti em honra, e colocado debaixo dos teus pés em temor diante de Deus. Que ele dê o 
exemplo de boas obras para todos, que corrija os inquietos, conforte os tímidos, apoie os fracos, seja 
paciente com todos. Que ele tenha disciplina de bom grado, que ele imponha medo. E embora ambas 
sejam necessárias, ele deseja ser amado por você mais do que temido, sempre pensando que dará contas 
a Deus por você. (Augustinus Hipponensis, 2001e) 

A condição de posição superior em relação aos demais não implica que o superior deva agir com soberba 

diante dos consagrados e que seria mais exemplar ser amado que temido entre os membros. 

Agostinho finaliza a Regra observando que toda ação realizada deve ser movida pela caridade, expressando 

Cristo nas obras. O bispo pede então que o pequeno texto da Regra não caia no esquecimento e que seja 

cumprido e observado o que nele contém: 

Agora que você pode olhar neste livrinho como em um espelho, para que por esquecimento você não 
negligencie algo, é lido para você uma vez por semana. E quando você se achar fazendo as coisas que 
estão escritas, dê graças ao Senhor, o doador de todas as coisas boas. Mas, quando algum de vós vir que 
lhe falta alguma coisa, lamente o passado, acautele-se com o futuro, orando para que a sua dívida seja 
perdoada e para que não caia em tentação. (Augustinus Hipponensis, 2001e) 

Aqueles que desejavam permanecer no monastério deveriam obedecer às orientações descritas na Regra, 

para que pudessem viver segundo os preceitos dos primeiros cristãos: a comunhão fraterna na observância 

da Lei de Deus. 

Os preceitos da Regra de Agostinho de Hipona estão presentes em suas obras dedicadas à vida monástica 

e comunitária. Na Epístola 211, por exemplo, Agostinho fornece conselhos práticos às mongas de Hipona 

sobre a vida comunitária, abordando temas que são centrais na Regra: a caridade, a obediência, a humildade 

e a castidade. A partir destas orientações, Agostinho pretende manter a ordem nos mosteiros que, por certa 

ocasião, estavam causando cisma no mosteiro das mulheres. 

Não desejo dizer o que se segue; por isso desejo mais, e oro, e exorto, que o próprio fermento seja 
convertido em algo melhor, para que toda a massa, como quase já aconteceu, não seja convertida em algo 
pior. Portanto, se rejeitastes a sã sabedoria, orai para que não entreis em tentação, nem em contendas, 
nem em inimizades, nem em dissensões, nem em insultos, nem em motejos. Pois não plantamos nem 
regamos o jardim do Senhor em vocês, para que de vocês ceifemos estes espinhos. Mas se a sua fraqueza 
ainda o incomoda, ore para que você seja libertado da tentação. Mas aquelas coisas que o incomodam, se 
ainda o incomodam, a menos que se corrijam, sofrerão julgamento, seja qual for. (Augustinus 
Hipponensis, 2001b) 

Agostinho orienta as freiras para permanecerem firmes e não caiam nas fraquezas e tentações, caso 

contrário, sofrerão as punições necessárias. 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               70/73 

Na Epístola 22, o bispo de Hipona também discute acerca da vida monástica, em especial o 

comportamento e a disciplina dentro da comunidade. Há nessa carta a indicação dos vícios a serem 

observados e adotados dentro da comunidade, como a discórdia, a falta de humildade, a devassidão, a 

embriaguez, a fornicação e as folias. Essas condutas deveriam ser, na concepção de Agostinho, abolidas pela 

autoridade dos concílios: “A folia e a embriaguez devem ser completamente proibidas nas igrejas.(...) 2. 7. 

Mas o que me importa dizer sobre a contenda e o engano, quando esses vícios são mais sérios não entre as 

pessoas comuns, mas entre nós mesmos” (Augustinus Hipponensis, 2001b)  

As recomendações prescritas indicam novamente que havia comportamentos que divergiam daquilo que 

era defendido pela comunidade monástica, fato que requer uma ação educativa para neutralizar condutas 

inapropriadas ao que era pregado pela comunidade. 

Sobre o trabalho dos monges (De Opere Monachorum), Agostinho defende a importância do trabalho 

manual para os monges, em oposição à ociosidade. Ele argumenta que os afazeres são uma forma de serviço 

a Deus e a comunidade. Na obra, o bispo reflete acerca da passagem do apóstolo Paulo que diz: quem não 

quer trabalhar não deve comer ou o que adianta um servo preguiçoso receber um talento e escondê-lo? 

Sobre essas questões Agostinho fez referência às pregações de Paulo e seu itinerário: 

Primeiro, portanto, devemos demonstrar que o bem-aventurado apóstolo Paulo queria que os servos de 
Deus realizassem obras corporais, que resultariam em grande recompensa espiritual, para que não 
precisassem de comida e roupa de ninguém, mas as obtivessem para si mesmos com suas próprias mãos. 
Então, devemos mostrar que aqueles preceitos evangélicos, sobre os quais alguns incentivam não só a 
preguiça, mas também a arrogância, não são contrários ao preceito e exemplo apostólico. (Augustinus 
Hipponensis, 2001a) 

Na Regra o trabalho é uma questão presente nas orientações de Agostinho em que se devia trabalhar para 

o bem comum e como forma de doação, pois os monges não seriam recompensados materialmente por essa 

ação.  Prescreve ainda nas orientações que o orgulho deve ser evitado e, assim como está contido na Regra, 

deve haver o cumprimento em relação àquilo que se estabelece em relação ao cuidado com os doentes, com 

os horários de oração, jejuns e abstinência, o cuidado com o corpo e vestimentas. 

Considerações 

Em seu itinerário, Agostinho apresenta-se como um mestre do cristianismo em que sua influência se 

estende às áreas da teologia, filosofia e vida prática. Há em seus escritos a presença de ensinamentos sobre 

humildade, caridade, fé, razão, graça e vida comunitária, oferecendo uma formação para os cristãos, visando 

o desenvolvimento moral, intelectual, espiritual e social. 

Quando Agostinho de Hipona faleceu no ano de 430, já havia deixado alguns fundamentos para a 

disciplina monástica cujo objetivo era orientar, por meio de um conjunto de regras, os monges a bem-viver 

nos mosteiros seguindo os ensinamentos cristãos. 

Destacamos, contudo, que em sua fase de maturidade, Agostinho, voltando-se para o contexto de conflito 

social e religioso de então, apresentou aos homens um projeto formativo pautado na doutrina cristã. Assim, 

podemos considerar que as regras – embora formuladas para monjes e monjas – ecoavam valores que 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               71/73 

abarcavam as diversas esferas da vida medieval, uma vez que propunham diretrizes para a formação do 

indivíduo e da vida comunitária.  

A formação moral, bem como os princípios de solidariedade, harmonia, a subordinação dos interesses 

individuais ao bem comum, a humildade e a disciplina são práticas que estavam no ámbito monástico e 

ressoavam diretamente na formação comunitária daqueles que buscavam seguir os preceitos cristãos do 

período. 

Na apresentação da Regra de Agostinho é possível reconhecer que o bispo de Hipona se apoia nos escritos 

dos Atos dos Apóstolos (2, 44) - no ideal dos primeiros cristãos: a comunhão - para expressar o estilo de 

vida que deveria nortear aqueles que iriam viver nos mosteiros: “Todos os que tinham abraçado a fé reuniam-

se e punham tudo em comum: vendiam suas propriedades e bens, e dividiam-nos entre todos, segundo as 

necessidades de cada um” (...) (Bíblia de Jerusalém, 2002). 

No ensinamento da Regra existe uma relação de aprendizagem por parte dos monges que devem ouvir, 

assimilar e colocar em prática os ensinamentos recebidos dos superiores. Os vícios devem ser controlados 

e a prática das virtudes deve direcionar as ações cotidianas dos membros dos mosteiros. A Regra busca então 

auxiliar os monges no trabalho de sua formação cristã em que o próprio ambiente se mostra como um lugar 

disciplinado a fim de facilitar o processo educativo: escutar, observar e obedecer aos preceitos contidos na 

Regra. 

Para viver a unidade em comunidade, os monges deveriam voltar-se para as questões que o conduziram 

à Cidade de Deus – que são imutáveis e eternas, despojando-se das terrenas e mutáveis.  Assim não deveriam 

almejar ou até mesmo esconder no monastério objetos que não fossem de uso comum, pois caberia aos 

superiores desta instituição o fornecimento de tudo o que fosse necessário. 

Conforme as orientações de Agostinho, a vida religiosa necessitava da presença da humildade para que 

se mantivesse a unidade entre os pares. O uso dos bens – roupas e alimentos – deveria ser para a satisfação 

das necessidades básicas e o trabalho deveria ser em favor do outro e não do próprio interesse. Toda ação 

dentro do monastério deveria expressar, segundo Agostinho, a presença de Deus, por isso não deveria 

exercer atitudes que não edificam suas vidas. 

O bispo de Hipona observou virtudes e práticas essenciais para a vida religiosa dando ênfase a ações de 

amor ao próximo, o voto de pobreza, a obediência ao superior, o desapego do mundo, a repartição do 

trabalho, a vida sóbria, a vivência da castidade, a oração em comum, o jejum e a abstinência conforme a 

saúde permitir, a correção e o perdão fraterno. Neste sentido, observam-se os fundamentos da disciplina e 

ordem expressos na Regra, estabelecendo padrões para os hábitos e costumes daqueles que viviam nos 

mosteiros. A Regra fazia indicações úteis aos monges e também servia de instrumento e guia para 

que todos pudessem viver uma vida comunitária e espiritual, incluindo instruções sobre a oração, a vida em 

comum, o trabalho, a caridade e a disciplina. A partir dos princípios evangélicos, Agostinho apresenta a 

missão pedagógica do ensino das virtudes a serem praticadas entre aqueles que aspiravam a viver a vida 



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               72/73 

pautada na fé cristã.  Desse modo, suas orientações expressam uma proposta que extrapola a dimensão 

monástica. 

Nas exortações finais deste conjunto de preceitos a ser seguido, Agostinho orienta para que eles não 

caiam no esquecimento, e que deveriam ser lidos semanalmente e que o pequeno livro pudesse ser para os 

leitores um espelho. 

No conjunto de obras contendo os princípios das Regras, Agostinho valorizava a vida em comunidade, 

incluindo a vida em comum, a pobreza, a obediência, a castidade e o trabalho. A Regula ad Servos Dei é 

particularmente significativa, pois é a base para a Regra do bispo, sendo adotada por várias ordens religiosas 

ao longo dos séculos. Estes princípios possuíam uma universalidade que permitia sua aplicação a outros 

segmentos da sociedade medieval ao oferecer um arcabouço para a formação moral - preceitos necessários 

para a organização comunitária e para a promoção de valores éticos e morais a partir dos princípios da Igreja 

Cristã que se firmava como a principal força de coesão social e cultural.  

A Regra de Agostinho apresenta-se como um texto de caráter normativo e formativo que busca orientar a 

vida comunitária a partir de fundamentos éticos e espirituais. Sua estrutura interna revela um equilíbrio entre 

as dimensões moral, religiosa e educativa, organizadas em torno de princípios que regulam tanto a 

convivência cotidiana quanto o crescimento pessoal de cada membro. As prescrições para a vida 

comunitária, juntamente com os eixos do amor e da caridade, da humildade, da oração, da moderação, das 

virtudes essenciais e da obediência, configuram um modelo pedagógico destinado à construção de 

comunidades baseadas na harmonia, no serviço e na responsabilidade compartilhada. Dessa forma, o texto 

agostiniano transcende o seu contexto monástico original para oferecer uma proposta educativa e ética de 

notável atualidade, convidando à reflexão sobre a formação integral do ser humano e sobre a importância 

do vínculo comunitário como espaço de aprendizado e realização espiritual. 

Contribución de autores:  1.Conceptualización: J.C.V.D., T.O. ; 2.Curación de datos: J.C.V.D., T.O.; 

3.Análisis formal: J.C.V.D., T.O. ; 4.Adquisición de fondos: XX ;5.Investigación: J.C.V.D., T.O. ; 

6.Metodología: J.C.V.D., T.O. ; 7.Administración del Proyecto: ; 8.Recursos:  ; 9.Software: ;  

10.Supervisión: J.C.V.D., T.O.  ;11.Validación: J.C.V.D., T.O. ;12.Visualización: J.C.V.D., T.O.  ; 

13.Redacción-borrador original: J.C.V.D., T.O.; 14.Redacción-revisión y edición:    

Fuente de Financiamiento: Sin fuente de financiamiento. 

Disponibilidad de datos: Los datos utilizados en esta investigación podrán ser solicitados al autor de 

correspondencia según pertinencia: Juliana Calabressi Voss Duarte, correo electrónico: pg54532@uem.br 

Revisión por pares: Este  artículo fue  evaluado mediante un  proceso de  revisión  por pares anónima. 

Referencias Bibliográficas  

Augustinus Hipponensis, S. (1997). Confissões. São Paulo. Paulus. (Patrística, 10). p. 297. (María Luiza Jardim 
Amarante, Trad., Obra original publicada ca. 397).  



Duarte, J. C. V. y Oliveira, T.                                                                                Preceitos educacionais contidos na Regra de Agostinho … 

Revista investigaciones y estudios – UNA, Volumen 16, Número 2, 2025: 60-73 pp.                                                               73/73 

https://www.evangelizandocommaria.com.br/livros/Patr%C3%ADstica%20Vol.%2010%20-
%20Confissoes%20-%20Santo%20Agostinho.pdf 

Augustinus Hipponensis, S. (2001a). De opere monachorum liber unus. Patrología Latina, PL. (Obra original publicada ca. 
397). https://www.augustinus.it/latino/lavoro_monaci/index.htm  

Augustinus Hipponensis, S.  (2001b) Epistolae. Patrología Latina, PL 33.  (Obra original publicada ca. 397) 
https://www.augustinus.it/latino/lettere/index.htm  

Augustinus Hipponensis, S.  (2001c). In evangelium ioannis tractatus centum viginti quatuor.  Patrología Latina, PL 35 
(Obra original publicada ca. 397). https://www.augustinus.it/latino/commento_vsg/index2.htm 

Augustinus Hipponensis, S. (2001d). Sermones. Patrología Latina, PL 38. (Obra original publicada ca. 355) 
https://www.augustinus.it/latino/discorsi/index2.htm 

Augustinus Hipponensis, S.  (2001e) Regula ad Servos Dei. Patrología Latina, PL 32. (Obra original publicada ca. 397). 
https:/www.augustinus.it/latino/regola/index.htm  

Bíblia de Jerusalém. (2002). São Paulo: Paulus, p. 1908 

Brown, P. R. L. (2020). Santo Agostinho, uma biografia. Traduzido por Vera Ribeiro. 11ª edição. Río de Janeiro. Récord, 
p. 669.  

Costa, M. R. N. (2014). 10 lições sobre Santo Agostinho. 4° ed. Petrópolis, RJ. Vozes, p. 85. 

Junior, A. de G. (2022).  A centralidade das Escrituras Sagradas nos Pais da Igreja. Atualidade Teológica (Ateo), 26, (69), 
pp. 227-247. https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/59553/59553.PDF DOI: 10.17771/PUCRio.ATeo.59553 

Pirateli, M. R. (2012). A humanitas em Santo Agostinho, ou como santificar o homem nas ruínas do Império Romano. Maringá. 
Livraria Eduem, p. 191.  

Pirateli, M. R. (2014).  A Educação em Santo Agostinho. In Ensaios sobre Agostinho de Hipona: história, música, filosofia e 
educação (pp. 133-154). Maringá. Livraria Eduem  

Tavares Magalhães, A. P. (2019). Agostinho de Hipona (354-430) entre a antiguidade clássica e o império romano: 
instrução, educação e ação. Acta Scientiarum. Education, 41, e48029 
https://doi.org/10.4025/actascieduc.v41i1.48029  

https://www.evangelizandocommaria.com.br/livros/Patr%C3%ADstica%20Vol.%2010%20-%20Confissoes%20-%20Santo%20Agostinho.pdf
https://www.evangelizandocommaria.com.br/livros/Patr%C3%ADstica%20Vol.%2010%20-%20Confissoes%20-%20Santo%20Agostinho.pdf
https://www.augustinus.it/latino/lavoro_monaci/index.htm
https://www.augustinus.it/latino/lettere/index.htm
https://www.augustinus.it/latino/commento_vsg/index2.htm
https://www.augustinus.it/latino/discorsi/index2.htm
https://doi.org/10.4025/actascieduc.v41i1.48029

