REVISTA CIENTIFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFIA —UNA (ISSN: 2414-8717)
Vol. 19, enero -julio 2024(1), pp. 568-581

Recibido: 10/04/2024 — Aceptado: 29/06/2024

ARTICULO ORIGINAL

DOI 10.57201/rcff.v19ejl1.cf9

Fundamentos de la filosofia spinoziana: inmanenciay demolicion de la trascendencia
desde la epistemologia politica

Raul Acevedo
raulinount@gmail.com
Universidad Nacional de Asuncion
Facultad de Filosofia

Paraguay

Resumen

Este articulo examina los elementos fundamentales de la ontologia de Spinoza para mostrar
como las doctrinas de la sustancia absolutamente infinita, la inmanencia radical y la expresion
constituyen el fundamento tanto de su ética como de su filosofia politica. Estos conceptos
revelan la ruptura que Spinoza introduce en la tradicion teoldgico-metafisica occidental al
desmantelar todo fundamento trascendente del orden moral y politico. Esta ruptura es
también epistemoldgica y politica: la critica spinoziana de la imaginacion teoldgica y del
finalismo expone los mecanismos mediante los cuales se producen y mantienen las ideas
que sostienen la obediencia y la dominacion. Su ontologia de la inmanencia es inseparable
de una teoria del prejuicio, de la imaginacién social y de las formas en que el conocimiento
estructura la vida colectiva.

El articulo analiza nociones clave de la Parte | de la Etica —Deus sive Natura, causalidad
inmanente, la relacion entre infinito y finito y el estatuto de los modos— mostrando su
convergencia en el concepto de expresion, que vincula la potentia infinita con las
determinaciones finitas y posibilita una teoria politica naturalista fundada en la necesidad y la
potencia.

Palabras clave: ontologia spinoziana, epistemologia politica, prejuicio, inmanencia.

568



Foundations of Spinozian philosophy: immanence and demolition of transcendence
from the perspective of political epistemology

Abstract

This article examines the foundational elements of Spinoza’s ontology to show how the
doctrines of absolutely infinite substance, radical immanence, and expression ground both his
ethics and his political philosophy. These concepts reveal the rupture Spinoza introduces into
the Western theological-metaphysical tradition by dismantling any transcendent basis for
moral and political order.

This rupture is also epistemological and political: Spinoza’s critique of theological imagination
and finalism exposes the mechanisms through which ideas sustaining obedience and
domination are produced and maintained. His ontology of immanence is inseparable from a
theory of prejudice, social imagination, and the ways in which knowledge structures collective
life.

The article analyzes key notions of Part | of the Ethics—Deus sive Natura, immanent causality,
the relation between infinite and finite, and the status of modes—showing their convergence
in the concept of expression, which links infinite potentia with finite determinations and enables
a naturalistic political theory grounded in necessity and power.

Keywords: spinozist ontology, political epistemology, prejudice, immanence.

569



Introduccién

El presente articulo examina los fundamentos de la ontologia spinoziana con el
propésito de mostrar que su doctrina de la sustancia absolutamente infinita, la inmanencia
radical y la nocion de expresidn constituyen el andamiaje conceptual desde el cual se articulan
su ética y, especialmente, su filosofia politica. Sostengo que la comprension adecuada de
estos elementos no solo permite reconstruir la arquitectura conceptual de la Etica, sino
también visibilizar la ruptura que Spinoza introduce en la tradicién teoldgico-metafisica

occidental, ruptura que desmantela todo fundamento trascendente del orden moral y politico.

Sin embargo, esta ruptura no es solo ontoldgica: es, ante todo, epistemoldgico-
politica. La desactivacion del imaginario teolégico y de la metafisica del finalismo constituye
una critica radical a los modos en que se producen, circulan y se imponen las ideas que
sostienen la obediencia, la dominacion y la legitimidad del poder. La ontologia inmanentista
de Spinoza es inseparable de una teoria sobre el origen de los prejuicios, sobre los
mecanismos de la imaginacion social y sobre el modo en que el conocimiento —adecuado o
inadecuado— estructura la vida comun. Desde este punto de vista, la ontologia no solo funda

una politica, sino un modo de acceso a lo politico.

Para ello, analizo los ejes centrales de la primera parte de la Etica: la identidad Deus
sive Natura, la causalidad inmanente, la relacion necesaria entre lo infinito y lo finito, y el
estatuto ontolégico de los modos. Estos conceptos convergen en la nocion de expresion,
operador que articula la potencia infinita de la sustancia con las determinaciones finitas de los
modos y que, en su nivel politico, permitird pensar la composicion de potencias individuales
y colectivas. Finalmente, examino el rechazo spinoziano del finalismo, entendido como uno
de los prejuicios fundamentales de la metafisica tradicional, cuyo desmontaje prepara el

terreno para una teoria politica fundada en la potencia y en la necesidad natural.
Orden ontologico: la sustanciay los caracteres de la inmanencia

Para comprender la peculiar ontologia que subyace al corpus politico spinoziano, se
hace menester remitirse a la primera parte de la Etica demostrada segun el orden geométrico,
donde se abordan las cuestiones ontoldgicas fundamentales del pensamiento de Spinoza. Es
alli donde se edifica la arquitectura conceptual que hara posible la comprension de la ética,

la antropologia y la politica derivadas de esa ontologia?, siguiendo una lectura epistemolégica

! Negri, A. (1993). La anomalia salvaje... (p. 202). El autor desarrolla aqui la tesis central de que el
pensamiento politico spinoziano es indisociable de su ontologia, afirmando que “la verdadera politica
de Spinoza es su metafisica”. Esta identificacion implica que la estructura misma de la sustancia Unica

570



politica. Pero esta arquitectura no opera Unicamente en el plano de las nociones metafisicas:
ella define un régimen de inteligibilidad que permite comprender la vida humana como parte
de la Naturaleza y no como excepcion privilegiada. Esa reintegracion ontologica es, al mismo
tiempo, un gesto epistemolégico: desmantela la ilusion antropocéntrica segun la cual el

hombre seria un “imperio dentro de un imperio”.

Spinoza, en la primera parte de la Etica, llamada De Dios (De Deo), se dedica al
estudio de Dios o la sustancia, es decir, al estudio ontolégico en su sentido mas radical. En
primer lugar, explica lo que entiende por realidad a partir de la ecuacién Deus sive Natura o
Deus sive Substantia. Con esa identidad, Spinoza rompe con una larga tradicion teoldgico-
metafisica?, al proponer una ontologia de la sustancia no trascendente, no clausurada sobre

si misma, y defender una concepcién causal inmanente®.

En esta perspectiva, Dios es identificado con la Naturaleza, la cual “no es inerte, sino
gue posee un principio de actividad interna [que] es potencialidad infinita” (Rodriguez, 1981,
p. 115). Es decir, la Naturaleza no es un marco estatico, sino una potencia absolutamente
activa, cuya productibilidad es constitutiva de su esencia. Esta Naturaleza no depende de
nadie para existir, pues su esencia incluye necesariamente la existencia*. Al respecto, Mufioz

(1993) explicita mejor la identidad que existe entre Dios y la naturaleza y afirma:

(Dios sive Natura), el conatus y la potencia (potentia) constituyen el fundamento de una practica politica
dirigida a la liberacion colectiva, oponiéndose a toda forma de trascendencia del poder (potestas).

2 Marilena Chaui, en su texto Spinoza: poder y libertad, hace un anélisis minucioso de toda la tradicion
metafisica que antecedié a Spinoza. La filésofa brasilefia explica que la metafisica fue fundamental en
la politica, ya que sirvié para la utilizaciéon de la imagen de Dios, especificamente para la construccion
de la monarquia por derecho divino. Hizo esto, dice Chaui (2000), “fraguando a la divinidad como
persona trascendente (esto es, separada del mundo); dotada de voluntad omnipotente y de
entendimiento omnisciente; eterna (imaginando la eternidad como tiempo sin comienzo y sin fin);
creadora de todas las cosas a partir de la nada (confundiendo a Dios con la accién de los artifices y
artesanos); legisladora y monarca del universo, que puede, a la manera de un principe que gobierna a
su placer, suspender las leyes naturales por actos extraordinarios de su voluntad (los milagros) y
castigar o recompensar al hombre (creado por El a Su imagen y semejanza, dotado de libre-arbitrio y
destinatario preferencial de toda la obra divina de la creacién)”. (p. 114)

3 Rubin (2012) hace manifiesto que con Spinoza, “la idea de trascendencia es sustituida por la de
inmanencia, de tal manera que Dios se concibe en el mundo. Dios es la causa inmanente de todas las
cosas, y por eso todo lo que es, es en Dios. (...) Dios, como causa inmanente, es entonces causa
eficiente del mundo, causa activa por excelencia, que permanece idéntica en un todo, aunque quepa
distinguir momentos en la produccién” (p. 129). Esta fundamentacién ontolégica —el llamado
"panteismo” o "inmanentismo absoluto" de Spinoza— disuelve la divisibn entre un creador
trascendente y su creacion, configurando un universo unificado y necesariamente determinado donde
la divinidad se expresa en y a través de las leyes naturales. Este giro no es solo metafisico, sino que
tiene profundas implicaciones éticas y politicas: al no existir un plan divino trascendente o una moral
revelada, el bien y el mal se redefinen en términos de lo que aumenta o disminuye nuestra potencia de
existir, y la autoridad debe buscarse en el conocimiento de las causas inmanentes que rigen la
Naturaleza, y no en mandatos sobrenaturales.

4 Para Marilena Chaui (2000) la sustancia, es un ser que “existe en si y por si mismo, que puede ser
concebido en si y por si mismo y sin el cual nada existe ni puede ser concebido. Toda sustancia es

571



Para entender qué es naturaleza, es necesario partir del concepto de la
substancia infinita que, por ser tal, es omniabarcadora; por consiguiente no puede
existir Dios por un lado y substancia por otro: substancia o Dios es lo mismo. La
caracteristica de infinito dice, de por si, que tampoco pueden existir separadamente
Dios y la naturaleza: ésta es el ser eterno e infinito al que también llamamos Dios. En

este caso, ‘eterno’ se opone a ‘creacion de la nada’ (p. 135).

La concepcion ontoldgica inmanente de Spinoza muestra que la funcionalidad de la
igualdad Dios-Naturaleza tiene consecuencias éticas y politicas®. Al no existir dualidad entre
divinidad y naturaleza, la vida, la potencialidad y el conatus son inseparables del ser univoco
y de sus modos finitos. Como afirma Mufoz (1993), “nada hay fuera de la naturaleza; el
hombre es una modificacion de aquella. Quedan asi los humanos sujetos a las mismas leyes

naturales, leyes que tienen caracter necesario” (p. 135).

En ese mismo sentido, Deleuze (2008) sefiala que “no hay ninguna jerarquia en los
atributos de Dios, de la sustancia” (p. 27). Esto supone la eliminacion de toda estructura de
emanacion degradante: no existe distancia ontoldgica entre la sustancia y sus modos, sino

una continuidad absoluta fundada en la inmanencia.

La causalidad inmanente implica, ademas, un riesgo para las filosofias que buscan

sostener jerarquias ficticias. Deleuze (2008) lo explica con precision:

Que Dios sea tratado como causa emanativa puede andar porque hay todavia
distincién entre la causa y el efecto, pero como causa inmanente, de modo tal que ya
no podemos distinguir muy bien la causa del efecto, es decir Dios y la criatura misma...

eso se vuelve mucho mas dificil. La inmanencia era ante todo el peligro. (Ibid.)

Asi, al ser la sustancia inmanente, esta se relaciona con lo creado sin despegarse
jamas de ello, en una continua produccion infinita que implica la presencia del efecto en la
causa. Por eso Spinoza (2009) afirma que “Dios es causa inmanente, pero no transitiva, de

todas las cosas” (p. 73). En este tipo de causalidad, la causa permanece en el efecto, y el

sustancia por ser causa de si misma (...) y, al causarse a si misma, causa la existencia y la esencia
de todos los seres del universo”. (p. 114)

5 Deleuze (2000) ha concluido que una ontologia con las caracteristicas expuestas por Spinoza —
monista, inmanente y centrada en la potencia (potentia)— tiene consecuencias practicas inmediatas y
radicales, entiéndase en el orden de la ética y la politica. Para Deleuze, la Etica spinoziana no es una
teoria abstracta, sino un "tratado de la vida" que disuelve la distincion entre especulacion y practica:
comprender que somos modos finitos de una Unica Substancia nos conduce necesariamente a una
ética de la alegria, basada en los afectos activos que aumentan nuestra potencia de actuar, y a una
politica que se opone a toda trascendencia (sea religiosa o estatal) para organizar la "composicion de
encuentros" entre los cuerpos y la "multitud" como expresién colectiva de esta misma potencia. Ver,
Spinoza: Filosofia practica (p. 28).

572



efecto no se separa nunca de la causa; de ahi que la sustancia sea eternamente activa y

productiva.

Rubin (2012) desarrolla con claridad esta idea al sostener que el concepto de
inmanencia permite que el productor y lo producido actien “al mismo nivel, es decir, la
produccién la efectla una causa inmanente y no transitiva, el efecto se produce sobre la
misma causa y no en ningun lugar fuera de la misma” (p. 130). La inmanencia constituye,
entonces, la base ontologica de una realidad en permanente proceso de expresion y

composicion.

Una de las consecuencias que se desprende de la ontologia inmanente es el
naturalismo spinoziano, entendido como una actitud filoséfica que defiende, siguiendo a
Hoyos Sanchez (2012), que “la Naturaleza, y las cosas en ella, son las Unicas realidades
existentes, oponiéndose, de este modo, a todo sobrenaturalismo, es decir, a la idea de que

mas all4 de este mundo natural, hay otro mundo trascendente no natural” (p. 99).

Este naturalismo no es meramente descriptivo, sino ontolégico: todo cuanto existe lo
hace como expresion de la potencia divina. Por ello la ontologia inmanente de Spinoza es un
naturalismo no mecanicista, elemento anticartesiano®, cuyo nucleo es la idea de una esencia

absolutamente productiva. Allendesalazar (1988) lo formula asi:

En razén de su esencia o de su naturaleza, es infinitamente expresivo o
productivo. Pero no se trata de una expresion mistica o de una produccion misteriosa,
sino todo lo contrario: por deducirse la potencia de Dios o su produccidn directamente

de su definicion, esta potencia o produccion resultan absolutamente inteligibles (p. 49).

Este enfoque desmitifica toda visidn jerarquica o sobrenatural de la realidad. Asi, tanto

los seres humanos como los animales poseen los mismos caracteres naturales u ontoldgicos.

6 Se sigue a Gilles Deleuze (1999), quien identifica en la filosofia spinoziana un naturalismo radical
como el verdadero sentido de la reaccion anticartesiana. Segun el autor, “Descartes habia dominado
la primera mitad del siglo XVII llevando hasta su extremo la empresa de una ciencia matemética y
mecanicista; el primer efecto de ésta era desvalorizar la Naturaleza, retirandole toda virtualidad o
potencialidad, todo poder inmanente, todo ser inherente. (...) En la reaccioén anticartesiana, al contrario,
se trata de restaurar los derechos de una Naturaleza dotada de fuerzas o de potencia” (p. 219). Para
Deleuze, Spinoza es la figura central de esta reaccion, ya que su ontologia no solo rechaza el dualismo
cartesiano, sino que concibe la Naturaleza (Dios o la Substancia) como un Gnico plano de inmanencia,
absolutamente productivo y auténomo. Esta Naturaleza no es un mecanismo inerte, sino un poder
creativo y generativo (natura naturans) que se expresa necesariamente en todos los modos y seres
existentes (natura naturata). Asi, el naturalismo spinoziano no es un materialismo reductivo, sino una
afirmacién de la plenitud y la potencia activa del ser, fundamento Gltimo de una ética de la alegria y
una politica de la liberacién basada en las capacidades inmanentes de los cuerpos y las ideas.

573



De ahi que Rodriguez afirme que “Dios, la naturaleza, es la vida, potencia infinita; los

restantes seres y ‘cosas’ poseen vida, son en Dios o en la naturaleza” (lbid.).

Este naturalismo tiene también un alcance practico. La tesis doctoral de Hoyos
Sanchez (2011) argumenta que el naturalismo pertenece al orden de lo practico, y de alli
extrae dos puntos fundamentales para comprender el enlace entre el plano ontolégico vy el

politico:

La primera tesis que caracteriza al naturalismo practico puede enunciarse asi:
sin finitud, sin vulnerabilidad, sin fragilidad, y en definitiva, sin padecimiento, no hay
ética, ni politica posibles (...) y en segundo lugar, el naturalismo practico arguye que
la ética y la politica no deben dirigirse a cercenar la parte pasional de la naturaleza del
hombre. Y ello porque todo deber ser impuesto desde fuera, esto es, sin tomar en
consideracion nuestra naturaleza, es inutil y, en realidad, imposible. (p. 25)

Asi, tanto la ética como la politica representan una continuacion de la naturaleza a un
nivel racional, no mediante la negacién de las pasiones, sino mediante su comprension,
composicion y orientacion. El ideal spinoziano no es la supresion de la pasionalidad, sino la
transformacion de las pasiones en afectos activos que permitan modos de vida mas potentes

y libres.

Infinito—finito: lo Naturante y lo Naturado

Dentro de la distincién clasica entre Natura naturans y Natura naturata, Spinoza
recupera un vocabulario tradicional pero lo reorganiza completamente desde una clave
inmanentista. La Natura naturans corresponde al aspecto productor, es decir, a la sustancia
en su potencia infinita de existir y actuar; mientras que la Natura naturata remite al conjunto
de cosas producidas, a los modos finitos que siguen necesariamente de la esencia de Dios.
La diferencia no es jerarquica sino funcional: expresa dos caras del mismo ser Unico. Asi,
Spinoza (2009) distingue entre la Naturaleza en si —la sustancia— y aquello que de ella se
sigue, permitiendo visualizar de modo més claro cémo se articulan las relaciones entre lo

infinito y lo finito. Para ilustrarlo, remite al escolio de la proposicion XXIX, donde afirma:

Por Naturaleza Naturante debemos entender lo que es en si y se concibe por
si, 0 sea, los atributos de la substancia que expresan una esencia eterna e infinita,
esto es Dios, en cuanto considerado causa libre. Por Naturaleza Naturada, en cambio,
entiendo todo aquello que se sigue de la necesidad de la naturaleza de Dios, 0 sea,

de cada uno de los atributos de Dios, esto es, todos los modos de los atributos de

574



Dios, en cuanto considerados como cosas que son en Dios, y que sin Dios no pueden

ser ni concebirse. (p. 84)

La distincibn muestra que no hay ruptura entre el plano de produccién y el plano
producido: ambos constituyen expresiones necesarias de la misma realidad sustancial. En
sus clases, Deleuze (2008) explica la diferencia entre un ser infinito y uno finito recurriendo
al andlisis de la propia nocién de sustancia. Su argumento se centra en la ilimitacion de Dios

y la limitacion del hombre, sefialando:

Si fuésemos sustancia, la sustancia se diria en varios sentidos, al menos en
dos. Se diria en un primer sentido: Dios, sustancia infinita. Se diria en un segundo
sentido: yo, ser finito. En efecto, en el primer sentido la sustancia seria algo que existe
por si mismo, pero si yo fuese sustancia, lo seria en un sentido muy diferente, puesto
gue no existo por mi mismo. En tanto soy una criatura finita, un ser finito, existo,
suponemos, por Dios. No existo por mi mismo. Tercer sentido: si mi cuerpo mismo es
sustancia, es todavia en otro sentido, puesto que el cuerpo es divisible, mientras que

no se supone que el alma lo sea. (p. 43)

Estas aclaraciones muestran el desplazamiento que genera Spinoza al reintegrar al
ser humano en el seno de la Naturaleza, revocando las prerrogativas antropocéntricas que
tradicionalmente lo ubicaban fuera o por encima del orden natural. Si el hombre no existe por
si mismo, si no es causa de si, entonces su ser esta siempre expuesto a las influencias de
otros cuerpos finitos que lo afectan constantemente. De ahi que “nada existe de cuya
naturaleza no se siga un efecto” (Spinoza, 2009, p. 95): toda cosa finita participa

necesariamente de la red causal infinita que constituye la Naturaleza.

Lo presentado en este capitulo respecto de la identidad Dios—Naturaleza—Sustancia

encuentra un excelente resumen en el propio Spinoza (2009), quien escribe:

Con lo dicho, he explicado la naturaleza de Dios y sus propiedades, a saber:
gue existe necesariamente; que es Unico; que es y obra en virtud de la sola necesidad
de sus naturaleza; que es causa libre de todas las cosas, y de qué modo lo es; que
todas las cosas son en Dios y dependen de El, de suerte que sin El no pueden
concebirse; y, por ultimo, que todas han sido predeterminadas por Dios, no,
ciertamente, en virtud de la libertad de su voluntad o por capricho absoluto, sino en
virtud de su naturaleza de Dios, o sea, su infinita potencia tomada absolutamente. (p.
95)

575



Este pasaje permite cerrar la explicacion del vinculo entre lo infinito y lo finito,
preparando el paso hacia el estudio especifico de los modos y su relacién con la sustancia

mediante la nocién de “expresion”.

Considerando la ontologia inmanente previamente expuesta, es indispensable aclarar
el estatuto de aquello que existe en la sustancia sin ser sustancia: los modos singulares o

finitos. Spinoza (2009) sefiala que:

Ninguna cosa que es finita y tiene una existencia determinada, puede, ni ser
determinada a obrar, si no es determinada a existir y a obrar por otra causa, que es
también finita y tiene una existencia determinada; y, a su vez, dicha causa no puede
tampoco existir, ni ser determinada a obrar, si no es determinada a existir y obrar por

otra, que también es finita y tiene una existencia determinada. (p. 81)

Los modos, por tanto, carecen de existencia necesaria; no son causa sui, sino efectos
determinados por otras cosas igualmente determinadas. De ahi que Spinoza (2009) defina:
“por modo entiendo las afecciones de una substancia. O sea, aquello que es en otra cosa,
por medio de la cual es también concebido” (p. 47). En la lectura de Hoyos Sanchez (2012),
“los modos no tienen una esencia que implique necesariamente su existencia, es decir, no

son causa sui. En este sentido los modos son contingentes” (p. 107).

No obstante esta contingencia, los modos no constituyen una degradacion ontolégica

respecto de la sustancia; mas bien, como observa Santiago Diaz (2009):

Las cosas finitas y la sustancia se identifican, existe una identidad de ser,
plenamente afirmativa en los modos. Siendo la sustancia inmanente al mundo, las
cosas participan en ella pero no degradadas como la doxa platénica sino que en su
composicion tienen un grado de perfeccion propio de su singularidad que hace que

sea, en esencia, eterna expresion sustancial. (p. 4)

Este uso del término “expresién” es fundamental. Spinoza afirma en la demostracion
de la proposicidon XXXVI que “todo cuanto existe expresa la naturaleza, o sea, la esencia de
Dios de cierta y determinada manera” (Spinoza, 2009, p. 95). De ahi que mas que decir que
los modos “participan” en la sustancia, sea mas riguroso decir que cada modo expresa la
potencia infinita de Dios bajo un modo finito de ser. La mediacion entre la sustancia y los
modos es el atributo, que funciona como un plano de inteligibilidad: “los infinitos atributos

componen un puente interaccional comunicando sustancia con modo” (Diaz, 2009, p. 5).

Deleuze (1999) sistematiza esta doble dinAmica expresiva:

576



En primer lugar, la substancia se expresa en sus atributos, y cada atributo
expresa una esencia. Pero, en segundo lugar, los atributos se expresan a su vez: se
expresan en los modos que de ellos dependen, y cada modo expresa una
modificacion. (...) El primer nivel debe comprenderse como una verdadera
constitucion, casi como una genealogia de la esencia de la substancia. El segundo
debe comprenderse como una verdadera produccion de cosas. En efecto, Dios
produce infinidad de cosas porque su esencia es infinita; pero porque tiene una
infinidad de atributos, necesariamente produce esas cosas en una infinidad de modos
de los que cada uno remite al atributo en el que esta contenido. La expresion no es en
si misma una produccion, pero llega a serlo en su segundo nivel, cuando a su vez es

el atributo el que se expresa. (p. 10)

El concepto de expresion, entonces, captura la manera en que la potencia infinita se
determina sin perder su caracter ontoldgico: cada modo es una forma singular en que la
potencia se manifiesta. Su importancia no se limita a la metafisica. Antonio Negri (1993)
destaca su impacto politico al afirmar que el atributo —centro del sistema expresivo— “debe
ser la norma de organizacién, debe ser la regla expresa del proceso de transformacion de la
espontaneidad en organizacion, debe ser la logica de las variantes del infinito” (p. 108). La
expresion, por tanto, anticipa la transicién del estado natural al estado politico, entendido

como articulacion y ampliacion de potencias individuales.

Aunque este capitulo no se ocupa plenamente de las consecuencias politicas, estas
referencias permiten entrever cémo la estructura ontolégica prepara el terreno para unateoria

politica fundada en la potencia y no en la trascendencia.
Primer acercamiento al tema de la finalidad

Formulado lo referente a la sustancia y a los modos finitos, es necesario abordar las
distinciones mediante las cuales Spinoza se aparta de las concepciones tradicionales de Dios,
ruptura que constituye la verdadera piedra del escandalo de su pensamiento. Como explica
Diego Tatian (2012), lo primero y quiza lo més escandaloso en Spinoza es la absoluta
deconstruccién del viejo Dios judeocristiano: un Dios-persona dotado de voluntad y
entendimiento, definido como Inteligencia Infinita, Bondad o Amor, omnisciente y
omnipotente, juez que castiga y premia y que, sobre todo, crea el mundo a partir de la nada
(p. 47). En la filosofia spinoziana circula una sensibilidad antigua, especialmente estoica, que
se hace visible en su rechazo de la idea de un Dios creador. Este gesto, que es tedrico,

ontoldgico y politico, tiene profundas repercusiones antropolégicas, pues la vision inmanente

577



y productiva de la divinidad entra en conflicto con las tradiciones metafisicas que han

sostenido la trascendencia como fundamento del orden moral y social.

En este marco, uno de los puntos mas polémicos de la Etica es el rechazo sistematico
del finalismo. Siguiendo a Negri (1993), el finalismo es siempre la hipdstasis de un proyecto
preconstituido, la proyeccion sobre el orden indisoluble de la naturaleza de un sistema de
relaciones histéricamente consolidado, y en este sentido constituye una apologia del orden y
del mando (p. 225). Para Spinoza, el finalismo no es simplemente un error interpretativo, sino
uno de los grandes prejuicios de los metafisicos y tedlogos. En el Apéndice del libro |, afirma
gue los hombres tienden a creer que todas las cosas que estan fuera de ellos —la totalidad
de la naturaleza— existen para su utilidad, inclinacién que Allendesalazar (1988) interpreta
como el modelo por excelencia de la representacién imaginaria o ideoldgica que los seres
humanos elaboran tanto de si mismos como de las cosas (p. 31). Dicha tendencia tiene su
origen en que “todos los hombres nacen ignorantes de las causas de las cosas, y todos
poseen apetito de buscar lo que les es Util, y de ello son conscientes” (Spinoza, 2009, pp. 96—
97). Este desconocimiento conduce a invertir el orden ontolégico, atribuyendo a la realidad
finalidades que nacen del propio deseo y no de la estructura de la naturaleza. Como sefiala
Chaui (2000), la imagen de un Dios dotado de intelecto y voluntad libre, asi como la del
hombre como animal racional provisto de libre arbitrio y orientado a fines, son imagenes
nacidas del desconocimiento de las verdaderas causas y de las acciones que determinan

todas las cosas (p. 113).

Desde esta inversion se deriva toda una serie de consecuencias: los hombres se
creen libres porque son conscientes de sus apetitos sin conocer las causas que los
determinan; actllan con vistas a fines y concluyen que la naturaleza entera fue hecha para
ellos; cuando encuentran fendmenos que superan su comprension, postulan la existencia de
seres superiores a quienes rinden culto para obtener favores; y, finalmente, interpretan los
acontecimientos adversos como castigos derivados de haber ofendido a esos seres
superiores. Sobre estas bases imaginarias se erige una metafisica y una politica de la
trascendencia que Spinoza se dedica a desmontar. En efecto, todo su proyecto filoséfico
puede entenderse como la demolicidn del edificio erigido sobre la trascendencia de Dios, de
la Naturaleza y de la Razén, segun afirma Chaui (2000, p. 113). La ontologia spinoziana
rechaza toda causalidad final, desata los nudos teleoldgicos que han organizado la
comprension tradicional del mundo y muestra que el Dios/Naturaleza es causa de si y causa
primera, que opera sin fines y se actualiza eternamente en los modos finitos, como indica
Diaz (2009, p. 7).

578



Comprender que la raiz de los prejuicios radica en la atribucion de finalidades a la
realidad permite enderezar el orden causal y rectificar las coordenadas mediante las cuales
la tradicion ha interpretado la Naturaleza. Este desplazamiento no solo desbarata el
imaginario teolégico-metafisico, sino que abre el camino para examinar las implicaciones mas

profundas del finalismo.

Conclusioén

El recorrido realizado a lo largo de este capitulo ha permitido delimitar los fundamentos
de la ontologia spinoziana y, con ello, esclarecer la arquitectura conceptual que sostiene su
ética, su antropologia y, en ultima instancia, su filosofia politica. En la introduccién se afirmoé
gue el objetivo era presentar las nociones esenciales —la sustancia, la inmanencia, la
productividad del ser, el naturalismo, la relacién entre lo infinito y lo finito, la articulacion
modos—atributos y el concepto de expresion— asi como ofrecer un primer acercamiento al
problema del finalismo y de la tergiversacion metafisica de la realidad. Los desarrollos
expuestos han mostrado que estos elementos no constituyen fragmentos aislados del

sistema, sino momentos de una Unica ontologia rigurosamente inmanente.

En primer lugar, se ha mostrado cémo Spinoza redefine la sustancia a partir de la
ecuacion Deus sive Natura, instaurando una ruptura decisiva con la tradicién teoldgico-
metafisica. La sustancia no trasciende el mundo: es su causa inmanente y productiva. Esta
relectura transforma radicalmente la comprensién de la realidad, pues elimina la distancia
entre creador y creacion y sustituye las légicas de emanacion, jerarquia o dependencia por
un modelo de continuidad ontolégica. Dios, la Naturaleza y la Sustancia son nombres de una

misma potencia infinita cuyo modo de existir es producir.

A partir de esta primera tesis —la inmanencia como caracter estructural del ser— se
esclarecio el naturalismo spinoziano. La Naturaleza es la Unica realidad efectiva, y los seres
humanos, lejos de constituir una excepcion ontolégica, participan de las mismas leyes
necesarias que rigen todo lo existente. De esta afirmacion se desprenden dos lineas
fundamentales: una, tedrica, que sitla al hombre en el entramado causal del mundo, y otra,
practica, que —como advierten Hoyos Sanchez y Deleuze— permite comprender la éticay la
politica como prolongaciones racionales de los afectos y de la propia finitud. El naturalismo
practico resulta decisivo para pensar la politica como composicion de potencias, no como

subordinacion a trascendencias ficticias.

El analisis de la relacion entre lo infinito y lo finito mediante las distinciones Natura

naturans y Natura naturata permiti6 mostrar que, para Spinoza, no existe ruptura entre los

579



dos planos: la sustancia infinita se expresa necesariamente en modos finitos que, aunque
contingentes en su existencia, no representan una degradacién del ser, sino maneras
determinadas de la potencia infinita. El ser finito no es una sombra de la sustancia, sino una
expresion singular de ella. Por ello el concepto deleuziano de “expresion” adquirié un lugar
central: permite entender la articulacién entre sustancia, atributos y modos como un proceso
de determinacion sin pérdida de potencia, y abre la transicién hacia la dimensién politica del
sistema al destacar que los modos —incluido el hombre— son composiciones activas

capaces de aumentar o disminuir su potencia.

Finalmente, el rechazo del finalismo mostré el cierre del circulo ontolégico. Spinoza
desmonta laidea de un Dios providente y voluntarioso, desenmascara los prejuicios derivados
de la ignorancia de las causas y revela que el teleologismo es una construccion imaginaria
que invierte el orden real de la naturaleza. Este desmontaje no solo depura el pensamiento
metafisico, sino que también desarticula los cimientos teolégicos y morales que han
legitimado histéricamente formas de mando, obediencia y autoridad trascendente. Alli donde
la tradicion introducia fines, Spinoza reintroduce causas; alli donde veia propdsito, él ve

necesidad; alli donde situaba voluntad divina, él sita potencia natural.

En sintesis, la ontologia spinoziana, tal como ha sido reconstruida en este capitulo,
se presenta como una ontologia de la inmanencia radical, de la potencia infinita y de la
expresion. Esta ontologia no solo corrige las deformaciones imaginarias que sustentan el
finalismo, sino que prepara las bases para comprender la ética como aumento de potencia y
la politica como organizacion racional de los afectos y de las capacidades humanas. La critica
al finalismo funciona, asi, como punto de inflexion que permitira, en capitulos posteriores,
indagar las consecuencias que esta ontologia tiene para la libertad, el poder, la democracia
y la constitucion de la vida comun. Leida desde esta perspectiva, la ontologia no es un mero
fundamento abstracto, sino el punto de partida imprescindible para comprender la radicalidad

del proyecto spinoziano en su totalidad.
Bibliografia

Allendesalazar Olaso, M. (1988). Spinoza: filosofia, pasiones y politica. Alianza.

Chaui, M. (2000). Spinoza: poder y libertad. En A. Borén (Comp.), La filosofia politica

moderna. De Hobbes a Marx (pp. 111-141). CLACSO.

Deleuze, G. (1999). Spinoza y el problema de la expresion. Muchnik.

580



Deleuze, G. (2008). En medio de Spinoza. Cactus.

Diaz, S. (2009). Spinoza y el cuerpo. Recuperado el 23 de octubre de 2009, de

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/diaz65.pdf

Hoyos Sanchez, I. (2011). Naturalismo y pasion en la filosofia de Spinoza. Las fuentes
antiguas de la teoria spinozista de las pasiones (Tesis doctoral). Universidad de

Granada. http://digibug.ugr.es/bitstream/10481/19205/1/19954293.pdf

Hoyos Sanchez, I. (2012). La ontologia naturalista de Spinoza como ontologia de la pasion.

Logos. Anales del Seminario de Metafisica, *45*, 95-122.

Negri, A. (1993). La anomalia salvaje: Ensayo sobre poder y potencia en B. Spinoza.

Anthropos / Universidad Autbnoma Metropolitana-lztapalapa.

Rubin, A. (2012). Ontologia politica spinoziana: materialismo y potencia de la multitud. Anales
del Seminario de Historia de la Filosofia, *29*%(1), 127-148.

https://doi.org/10.5209/rev_ASHF.2012.v29.n1.39432

Spinoza, B. (2009). Etica demostrada segln el orden geométrico. Alianza. (Obra original

publicada en 1677).

Tatian, D. (2012). Spinoza: una introduccién. Quadrata.

581


http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/diaz65.pdf
http://digibug.ugr.es/bitstream/10481/19205/1/19954293.pdf
https://doi.org/10.5209/rev_ASHF.2012.v29.n1.39432

