REVISTA CIENTIFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFIA —UNA (ISSN: 2414-8717)
Vol. 20, agosto - diciembre 2024 (2), pp. 543-567

Recibido: 10/09/2024 — Aceptado: 29/11/2024

ARTICULO ORIGINAL

DOI 10.57201/rcff.v20ad2.p16

Cuerpo politico y la constitucion social en Spinoza: aportes para una epistemologia
politica

Raul Acevedo
raulinount@gmail.com
Universidad Nacional de Asuncion
Facultad de Filosofia

Paraguay

Resumen

Este articulo examina el pensamiento politico de Baruch Spinoza como un laboratorio
epistemoldgico para la politica, centrando el andlisis en cdmo los individuos, en su condicion
natural y pasional, generan conocimiento sobre la accion colectiva y la organizacién social. A
partir de la combinacién de realismo politico y ontologia inmanente, se argumenta que la
politica no puede reducirse a normas abstractas ni a utopias, sino que debe entenderse como
practica de conocimiento sobre deseos, afectos y conatus. Se analiza como el derecho
natural, la democracia y la nociéon de multitud constituyen herramientas epistemolégicas que
permiten comprender la cooperacion, los limites del poder individual y la autoorganizacién
social, ofreciendo una contribucion critica y rigurosa a la epistemologia politica.

Palabras clave; Epistemologia politica, Conatus, Multitud, Derecho natural, Accién colectiva

543



Political body and the social constitution in Spinoza: contributions to a political
epistemology

Abstract

This article examines Baruch Spinoza’s political thought as an epistemological laboratory for
political inquiry, focusing on how individuals, in their natural and affective condition, generate
knowledge about collective action and social organization. By combining political realism and
immanent ontology, it argues that politics cannot be reduced to abstract norms or utopias, but
must be understood as a practice of knowledge concerning desires, affects, and conatus. The
study shows how natural law, democracy, and the notion of the multitude serve as
epistemological tools to understand cooperation, the limits of individual power, and social self-
organization, providing a critical and rigorous contribution to contemporary political
epistemology.

Keywords: Political epistemology, Conatus, Multitude, Natural law, Collective action

544



Introduccioén

El pensamiento politico de Baruch Spinoza ofrece una perspectiva singular que
combina un realismo politico riguroso con una ontologia inmanente, proporcionando
herramientas esenciales para la epistemologia politica contemporanea. Su pregunta central
—como hacer posible que los hombres concuerden entre si para formar una sociedad
organizada que incremente la potencia de obrar de cada individuo y del conjunto social—
plantea un desafio que no puede abordarse mediante idealizaciones utopicas ni mediante
abstracciones normativas. Spinoza, en cambio, propone un analisis que parte de la naturaleza
concreta del ser humano: de sus deseos, pasiones, virtudes y limitaciones, comprendidos no
como defectos a corregir, sino como elementos constitutivos del conocimiento politico. La
epistemologia politica, desde esta perspectiva, consiste en entender cémo los individuos, en
su condicion natural y pasional, se relacionan, se organizan y constituyen instituciones que

permiten el despliegue de su potencia colectiva.

En el ndcleo de su propuesta se encuentra la nocién de realismo politico, que concibe
al hombre tal como es, evitando los extremos de la idealizacién filoséfica o del pesimismo
burlén. Spinoza observa que los individuos actian predominantemente bajo la influencia de
afectos y pasiones, y que el entendimiento de estas fuerzas constituye un conocimiento
indispensable para cualquier teoria politica efectiva. De este modo, la politica se convierte en
un campo epistemoldgico: comprender coémo los hombres interactian en virtud de su conatus
—la tendencia natural a perseverar en su ser— permite disefiar estructuras sociales y

juridicas que no solo regulan el comportamiento, sino que potencian la accién colectiva.

El derecho natural ocupa un lugar central en este marco epistemoldgico. Spinoza
redefine el derecho como expresién de la potencia de cada individuo en relacién con la
potencia de los demas, alejandose del modelo hobbesiano de libertad ilimitada y de
transferencia de derechos a un soberano. Esta interpretacion epistemolégica permite

concebir el Estado y la sociedad civil como resultados dinamicos de la interaccion de

545



potencias individuales. El conocimiento politico, entonces, no se limita a la observacion de
leyes o instituciones, sino que implica comprender la dinamica constitutiva de la multitud, cuya
accion colectiva se traduce en la autoorganizacion social. La democracia, en este sentido, no
es solo una forma de gobierno: es un dispositivo que hace visible la relacion entre derechos,
poder y potencia colectiva, proporcionando un marco epistemolégico para estudiar cémo la
union de individuos genera un conocimiento practico sobre la accién politica y la coexistencia

social.

Finalmente, la categoria de Multitud en Spinoza constituye un aporte decisivo a la
epistemologia politica. Al describir a la multitud como pluralidad que persiste y no se reduce
a una unidad, Spinoza ofrece un modelo para analizar la accién colectiva sin necesidad de
recurrir a entidades abstractas o pactos alienantes. La multitud se constituye en un sujeto
cognoscente que revela, a través de sus interacciones y acuerdos, la l6gica de la cooperacioén,
los limites del poder individual y las condiciones de la autoorganizacion democrética. Desde
esta perspectiva, el pensamiento politico spinoziano se revela como un verdadero laboratorio
epistemolégico en el que se estudia la constitucién del poder, del derecho y de la sociedad a

partir de la observacion de la naturaleza humana y de las pasiones que la atraviesan.

La cuestién de la organizacion politica: el realismo politico y pasionalidad del

hombre.

¢,Como hacer posible que los hombres concuerden entre si para poder formar una
sociedad organizada en la que el conjunto social pueda aumentar su potencia de obrar? La
respuesta de Spinoza pasa por la politica reinterpretada desde la combinacion original del
realismo politico heredado de Maquiavelo y de Hobbes con su ontologia inmanente. Esto
implica que en lo referente a la organizacion politica, se debe partir del hombre tal cual es,
con sus deseos, virtudes y sus limitaciones, y no desde una construccién ideal-utopica del

mismo, para apuntar desde ahi a la realizacién del mejor orden racional de la sociedad

546



politica. Es esencial tener en cuenta, que el andlisis debe partir desde las pasiones y no desde

la razén, pues:

Todos los hombres, sean barbaros o cultos, se unen en todas partes por
costumbres y forman algun estado politico, [por lo que] las causas y los fundamentos
naturales del Estado no habra que extraerlos de las ensefianzas de la razon, sino que
deben ser deducidos de la naturaleza o condicion comun de los hombres. (Spinoza,

2010, p. 88)

Este principio metodoldgico impide que la organizacion politica se piense a priori
mediante la dicotomia civilizacibn o barbarie, en donde la civilizaciébn seria aquella
organizacion racional y lo barbaro aquella sociedad irracional y desorganizada. En términos
spinozianos, la organizacion politica debe pensarse desde la potencia, en directa relacion con
su ontologia naturalista. EI hombre como parte de la naturaleza al unirse a los otros suma su
potencia o, en otros términos, su derecho natural. Cabe destacar que la organizacion politica
en Spinoza, a diferencia de Platon y Aristételes, no pasa por la direccién de hombres sabios
y honrados que sepan dictar mejores leyes y adaptarla a las circunstancias (Dominguez,
2010, p. 47), sino mas bien por un acuerdo entre la multitud toda, para poder devenir en una

potencia colectiva.

En este punto el realismo politico aparece como elemento esencial, pues Spinoza se
acerca al problema de la condicion humana y analiza su ambivalencia e inconstancia. Como
dice Carlos Miranda (1977): “Spinoza se muestra ante todo pragmatico: toma al ser humano
tal como es y su descripcién del hombre natural recuerda constantemente las mas duras
paginas de Hobbes” (p.73). El realismo de Spinoza niega de manera tajante toda forma
utépica de entender al hombre, a la que considera una quimera que deforma la naturaleza
del hombre y lo vuelve contra si, y afirma al hombre natural como la “Unica realidad efectiva

desde la que se puede iniciarse el analisis de lo concreto” (Negri, 1993, p.310).

547



En la primera parte del Tratado Politico, Spinoza critica fuertemente a los fil6sofos y
politicos: los primeros por inventar una naturaleza humana inexistente acercandose a una
especie de idealismo utépico del hombre, que como dice Negri (1993): “vagan alrededor de
la utopia, anhelan la edad de oro: acumulan dafio e inutilidad” (p. 311). Respecto a los
segundos, Spinoza lo critica por satirizar al hombre cayendo en un pesimismo burlén. En

palabras de Spinoza (2010):

Los filésofos conciben los afectos, cuyos conflictos soportamos, como vicios
en los que los hombres caen por su culpa. Por eso suelen reirse o quejarse de ellos o
(quienes quieren parecer mas santos) detestarlos. Y asi, creen hacer una labor divina
y alcanzar la cumbre de la sabiduria, cuando han aprendido a alabar, de diversas
formas, una naturaleza humana que no existe en parte alguna y a vituperar con sus

dichos la que realmente existe. (p. 82-83)

Spinoza sabe de la irrevocabilidad del conflicto en los asuntos humanos. Para Spinoza
es clara la correlacién y la importancia de los aspectos pasionales dentro de la politica, ya
gue para él, el hombre vive en constante conflicto movido por pasiones. Como bien dice en
un pasaje del Tratado Politico: “todos desean ser los primeros, llegan a enfrentarse y se
esfuerzan cuanto pueden por oprimirse unos a otros; y el que sale victorioso se gloria mas de
haber perjudicado a otro que de haberse beneficiado él mismo” (Spinoza, 2010, p. 86). Por lo
tanto, se hace necesario partir de la practica efectiva de la naturaleza humana, en palabras
de Diego Tatian (1999) de “un estricto realismo antiintelectualista: no partir de la razén sino
de la pasionalidad humana” (p. 169), punto de partida que tendra repercusién en la

concepcion del derecho natural de los hombres.

El derecho natural como fundamento y pretensién critica.

Como bien dice Eugenio Fernandez (1996) “la fundamentacion ontoldgica de la
construccion politica actia especialmente en la concepcioén spinozista del derecho natural”

(p. 117), en otras palabras la ontologia spinozista se relaciona radicalmente con la idea del

548



derecho natural como principio en la constitucion de la politica. Para visibilizar mejor lo dicho
se cita el pasaje del Tratado Politico donde se presenta la relacién entre ontologiay derecho

natural;

A partir del hecho de que la potencia por la que existen y actlan las cosas
naturales, es la mismisima potencia de Dios, comprendemos con facilidad qué es el
derecho natural. Pues como Dios tiene derecho a todo y el derecho de Dios no es otra
cosa gue su misma potencia, considerada como absolutamente libre, se sigue que
cada cosa natural tiene por naturaleza tanto derecho como potencia para existir y

actuar. (Spinoza, 2010, p. 90)

No se trata de ninguna omnipotencia divina de corte teolégico, es todo lo contrario: no
hay un orden divino trascendente sino un orden inmanente que se constituye por “el derecho
natural de toda la naturaleza, por la cual, el derecho de cada individuo se extiende hasta
donde llega su poder” (Ibid.), el cual, en la practica seria siempre limitado por el poder de los
otros. En este pasaje se manifiesta la diferencia de la ontologia spinoziana de la hobbesiana,
en referencia a la interpretacion del derecho y del individuo. Para Hobbes (2011), el derecho
natural es “la libertad que tiene cada hombre de usar su poder como quiera, para
conservacion de su propia naturaleza” (p. 132), en cambio para Spinoza (1997) “cada
individuo tiene el maximo derecho a todo lo que puede o que el derecho de cada uno se
extiende hasta donde alcanza su poder determinado” (p. 332). Se da una sutil diferencia que
cambia totalmente la manera de enfocar la politica. Hobbes, al enfocarse en el derecho de
“usar su poder como quiera”, esta justificando de antemano que el hombre posee libertad
ilimitada. Obviamente esto lleva a Hobbes (2011) a sostener que la condicion de todo hombre
es la de tener derecho a todo, incluso al cuerpo de los demas (p, 133). En cambio Spinoza,
el derecho de un individuo depende de lo que puede y esto a su vez depende del poder de
los otros individuos, de manera que el hombre como parte de la naturaleza, es decir, de la

potencia absoluta de la naturaleza/Dios, no le es posible un derecho absoluto de obrar como

549



quiera. Spinoza parte de una concepcion limitada del hombre que se ve mejor en su

exposicion del estado de naturaleza.

Estado de naturaleza: la condicién del hombre.

Siguiendo la interpretacion de Diego Tatian (2015) el estado natural spinoziano se
refiere a un primer y mas elemental estadio social de libertad negativa donde no habria ningdn
tipo de limitacion respecto de los afectos y pasiones que afectan a la conducta humana. Dice

Spinoza (1997) en el Tratado Teoldgico-politico:

El derecho e institucion, bajo el cual todos nacen y viven la mayor parte de su
vida, no prohibe nada mas que lo que nadie desea y nadie puede; pero no se opone
a las rifias, ni a los odios, ni a la ira, ni al engafo, ni a absolutamente nada que

aconseje el apetito. (p. 334).

El estado de naturaleza tiene ver con la condiciéon pasional del hombre, “es el modo
de ser y de relacionarse segun el derecho natural, su suelo” (Fernandez, 1996, p. 117), en el
gue la conducta se guia mas por el deseo que por la razén. En un pasaje dice Spinoza (2010)
que “el hombre, sea sabio o ignorante, es una parte de la naturaleza y por lo mismo su poder
natural o su derecho no debe ser definido por la razon, sino por cualquier tendencia por la
que se determinan a obrar y se esfuerzan en conservarse” (p. 91). Esto (nos) lleva a concebir,
como bien dice Atilano Dominguez (1992), “el derecho natural humano como apetito
consciente o con capacidad de serlo y no, como hiciera una larga tradicion, que va de
Aristoteles y los estoicos a Suarez y Grocio, como recta ratio o sana ratio” (p. 90). Téngase
en cuenta que, aunque no todos los hombres se guien por la razén, si todos se esfuerzan en
conservar su ser, su expresion ontolédgica de la naturaleza, entonces, como bien dice Spinoza
(2010) “cada uno goza de tanto derecho como poder posea, cuanto intenta hacer y hace uno
cualquiera, sea sabio o ignhorante, lo intenta u lo hace con el maximo derecho de la naturaleza”

(p, 94-95).

550



Una de las particularidades del estado de naturaleza es que no existe una jerarquia
del sabio sobre el ignorante, sino que todos se encuentran en una situaciéon de igualdad
ontologica. Para Eugenio Fernandez (1996) “se trata de una fundamentacion natural,
radicalmente igualitaria y criticamente realista” (p. 115), en concordancia con su ontologia y
su vision realista heredada de Maquiavelo. Por esta razén, en un pasaje de su obra, Spinoza

(2010) llega a decir que:

El hombre, sea sabio o ignorante, es una parte de la naturaleza, y todo aquello
por lo que cada individuo es determinado a actuar debe ser atribuido al poder de la
naturaleza en la medida en que éste puede ser definido por la naturaleza de este o de

aquel hombre. (Ibid.)

Entonces, lo que el filésofo judio entendia por estado de naturaleza seria aquello que
abarca todas las actuaciones de los hombres, pasionales o sensatos, siempre que no estén
directamente determinadas por la intervencion de un poder especial, es decir, de un poder

exterior entendido como Estado o algo similar.

Sociedad civil: de la constitucion social a la propuesta spinozista.

El estado de naturaleza es la base spinoziana para pensar en la politica. Tal estado
no lo concibe como un estado original y perfecto, matriz y modelo de la auténtica naturaleza,
gue desgraciadamente perdido, es preciso recuperar con esfuerzo e ingenio porque fuera de
él se estaria perdido (Fernandez, 1996, p. 118). Al contrario, la vision naturalista de Spinoza
hace notar que el hombre se encuentra naturalmente en conflictos, fluctuaciones y por

supuesto, en una condicion de impotencia y discordancia.

El trabajo del pensamiento politico spinoziano es encontrar el camino que permita al
hombre un estado de coexistencia en el que la afirmacion de la potencia de actuar de un
individuo pasa por la afirmacion de la potencia de los otros individuos, generando asi una

potencia comln Ser una parte de la potencia divina/natural, es lo que permite al hombre

551



asociarse para buscar acrecentar su potencia y la del otro, y a la par devenir en una
autoorganizacion colectiva. El derecho natural, que se determina por su poder, puede hacer
poco (o muy poco) a nivel individual teniendo en cuenta el contexto en que se encuentra,
donde muchas veces no puede favorecerse sin la ayuda mutua. Por eso Spinoza (2010)
enfatiza que “no cabe duda de que uno tiene tanto menos poder, y, por tanto, tanto menos
derecho, cuantas mas razones tiene de temer. Aiddase a ello, sin la ayuda mutua, los
hombres apenas si pueden sustentar su vida” (p. 99). La posibilidad que tienen los individuos
de unirse y de esa union formar un nuevo individuo, es esencial para comprender como
emerge la sociedad civil. En la Etica, en la cuarta parte, de la proposicion XVIII, en el escolio,

Spinoza (2009) dice que:

Nada pueden desear los hombres que sea mejor para su conservacion de su
ser que el concordar todos en todas las cosas, de suerte que las almas de todos
formen como una sola alma, y sus cuerpos como un solo cuerpo, esforzandose todos
a la vez, cuando puedan en conservar su ser, y buscando todos a una comun utilidad.

(p. 307)

Es este el fundamento de la sociedad civil en Spinoza: no la alienacion del derecho
individual, sino la suma de derechos a que lleva la necesidad natural de unir los esfuerzos
para acrecentar la potencia individual. En este sentido no existe una renuncia al derecho
natural, a diferencia de Hobbes™. Aqui sobresale la diferencia entre el autor de la Etica y el
autor del Leviathan. En la carta 50 de las correspondencias de Spinoza (1988), respondiendo
a su amigo Jarig Jelles, dice lo siguiente: “por lo que respecta a la politica, la diferencia entre
Hobbes y yo, sobre la cual me pregunta usted, consiste en que yo conservo siempre incolume
el derecho natural” (p. 308). Lo esencial de la cita estriba en la diferencia que hace notar el
filosofo holandés, de que no hay renuncia sino afirmacion colectiva del derecho natural, que
no existe alienacion de derecho en la teoria politica spinoziana. Igualmente no existe una
especie de transferencia a una abstraccion superior y eso se constata en un pasaje, del
Tratado Teoldgico-Politico, donde dice Spinoza (1997) que: “es imposible (...) que la propia

552



alma esté totalmente sometida a otro, ya que nadie puede transferir a otro su derecho natural”

(p. 408).

Este uno de los aspectos revolucionarios de su pensamiento politico, cuya importancia
hace notar la especialista italiana Emilia Giancotti (2000), ya que segun su interpretacion
“Spinoza elabora una teoria propia del pacto (...)” (p. 19), que lo aleja del contractualismo
tradicional, ya sea de Hobbes o de Rousseau. El contrato spinoziano tiene como
consecuencia la unién de derechos, por lo que cuantos mas sean los que se unen a la
sociedad civil mas derechos tendran sus integrantes. Por eso el derecho natural seria un
derecho que se expande en tanto sume mas fuerza. De esta manera el estado politico no se
opone como en Hobbes sino, al contrario, se constituye por la suma de los derechos

individuales:

Este derecho que se define por el poder de la multitud suele denominarse
Estado. Posee este derecho, sin restriccion alguna, quien, por unanime acuerdo esta
encargado de los asuntos publicos, es decir, de establecer, interpretar y abolir los

derechos, de fortificar las ciudades, de decidir sobre la guerra y la paz, etc. (p. 99-100)

Por la naturaleza “sumatoria” de la unién de los derechos individuales, estos se
vuelven derechos colectivos, pues en la vida politica el derecho de todos, es decir de cada
uno, “ya no esta determinado segun la fuerza y el apetito de cada individuo, sino segun el
poder y la voluntad de todos a la vez” (p. 335). Por lo tanto, no existe la dicotomia,
individuo/Estado, ya que el Estado es el resultado de la asociacion de los poderes de todos
los hombres en un solo cuerpo. Spinoza no utiliza la palabra “pacto”, sino mas bien, “suma

de fuerzas”, desde un acuerdo mutuo. Al respecto dice Spinoza (2010):

Si dos se ponen mutuamente de acuerdo y unen sus fuerzas, tienen mas poder
juntos y, por tanto, también mas derecho sobre la naturaleza que cada uno por si solo.
Y cuantos mas sean los que estrechan asi sus vinculos, mas derecho tendran todos

unidos. (p. 97).

553



Todos hombres tienen derecho a todo aquello que pueden, pero esto es muy poco en
un contexto de amenaza continua y sin ayuda mutua. Esto hace que la fuerza en conjunto
pueda reclamar cosas y a la par repeler toda fuerza que disminuya el derecho en conjunto, y
poder habitar y cultivar en comun una sociedad acorde segun el comun sentir de todos. Pues,
cuantos mas sean los que asi se unen, mas derecho tienen todos (Spinoza, 2010, p. 99). Al
ejercicio unanime del derecho natural en tanto conjunto, Spinoza (2010) lo define como poder
de la multitud y a esto lo denomina Estado (p. Ibid.). De esta manera, se formaria una
sociedad, que no contradice al derecho natural. Para Spinoza (1997) “el derecho de dicha
sociedad se llama democracia; esta se define, pues, como la asociacion general de los

hombres, que posee colegialmente el supremo derecho a todo lo que puede” (Ibid.).

Democracia: la apuesta spinozista.

El propdsito que guia a Spinoza a lo largo de todo el recorrido del Tratado Politico es
la defensa y construccién, de aquello que el propio Spinoza (2010) considera «la constitucion
mejor de cualquier Estado» (p. 127). El espacio social que el autor de la Etica considera méas
acorde a la naturaleza individual y colectiva, es la democracia. Sefiala Spinoza (1997): «he
tratado de él, con preferencia a todos los demas, porque me parecia el mas natural y el que
mas se aproxima a la libertad que la naturaleza concede a cada individuo» (p. 341). Porque
en la democracia se genera las condiciones de vida mas satisfactorias, un espacio de

autonomia real. E. Giancotti (2000) dice que desde la interpretacion spinoziana:

La democracia es la forma politica, la Unica que permite la realizacién de un
tipo de organizacion social y politica en la que cada cual ejerza por derecho su propia
potencia natural, de tal manera que ese ejercicio contribuya a la constitucion de la

potencia colectiva (p. 22-23).

Para Spinoza (2010), solamente la democracia es la forma organizativa que permite a
los individuos que practiquen el pleno ejercicio de la potencia, creando asi lazos de

concordancia. Ahora bien, “dado que los hombres, se guian, (...) mas por la pasién que por

554



la razon, la multitud tiende naturalmente a asociarse, no porque la guie la razon, sino algun
sentimiento en comun ... una esperanza o un miedo comun” (131). Esto significa que la
sociedad es como una especie de segunda naturaleza, que siempre esta en constante
movimiento y mutacion, justamente por la condicion pasional del hombre. Spinoza asume que
en ese constante movimiento y mutacion de las relaciones de los hombres, aparecen la
vacilacion, la incertidumbre, la turbulencia, el peligro, pero considera que con la union de
potencias individuales se genera una organizacidon social en la que esas pasiones van
disminuyendo, precisamente porque el derecho natural de cada uno se suma al de los otros,
haciendo que la potencia de actuar del conjunto se acreciente. Segin Remo Bodei (1997),
para Spinoza es crucial para la politica el analisis de las pasiones que disminuyen la potencia
de accion “ya que comprometen y afectan la vida de los hombres bloqueando el
potenciamiento de si mismos hacia estados de mayor perfeccion...contribuyendo a formar y
a condicionar la orientacion de las voluntades débiles” (Bodei, 1997, p. 75). Spinoza quiere
decir que no porgue se vive en sociedad se deja de padecer del miedo o la esperanza, estos
afectos siempre estaran presentes, pero colectivamente es posible garantizar la seguridad y
la razdén de vivir, justamente alejando o mas bien limitando esas pasiones que disminuyen la
potencia de accién. Sin separar nunca el derecho natural y la misma constitucion del Estado,

dice Spinoza (2010):

Digo expresamente en virtud de la constitucion politica, porque el derecho
natural de cada uno (si lo pensamos bien) no cesa en el estado politico. Efectivamente,
tanto en el estado natural como en el politico, el hombre actla segun las leyes de su
naturaleza y vela por su utilidad. EI hombre, insisto, en ambos estados es guiado por
la esperanza o el miedo a la hora de hacer u omitir esto o aquello. Pero la diferencia
principal entre uno y otro consiste en que en el estado politico todos temen las mismas
cosas y todos cuentan con una y la misma garantia de seguridad y una misma razén

de vivir. (p. 108)

555



En la cita se concentra de modo breve la propuesta spinoziana en relacién a la
articulacion positiva entre derecho natural y estado politico. Los hombres, al unirse en
sociedad, pasan a vivir bajo la norma del derecho colectivo, el cual no implica cesion ni
transferencia sino la suma de los derechos singulares que, como tales, pasaran a integrar el
contenido real de un derecho social. De esta manera en el derecho social, los derechos
naturales estaran bajo la proteccion del derecho comun. En resumen, el hombre no pierde
nada sino que expande su potencia con la vida colectiva, constituyendo a la par el derecho
comun. Este derecho comun no es otra cosa que el derecho de la multitud. Como bien dice
Antonio Negri (1993), este derecho de la multitud es “un proceso que contempla a la
individualidad humana misma constituirse como entidad colectiva” (p. 233). El fundamento
ontoldgico de este concepto politico lo encontramos expuesto en la definicion VII de la

segunda parte de la Etica, donde Spinoza (2009) dice:

Entiendo por cosas singulares las cosas que son finitas y tienen una existencia
limitada; y si varios individuos cooperan a una sola accién de tal manera que todos a
la vez causa de un solo efecto, los considero a todos ellos, en este respecto, como

una sola cosa singular. (p. 111)

Esta “cosa singular’ no es mas que la multitud, que “tiene poderosos efectos: permite
a la concepcién de la potencia desarrollarse de manera integral” (Negri, 1993, p. 234). Es asi
gue la fundacioén de la sociedad es una especie de proyecto constitutivo que nunca esta hecho
de antemano, sino que tiene que hacerse. Es por eso que no cualquier tipo de forma politica
del Estado esta calificado para tal tarea, ésta labor compete solamente a la democracia, ya
gue para Spinoza es solo en ella donde los individuos viven realmente bajo el comdn sentir
de todos, generado a partir de la unién de todas las potencias singulares en un solo cuerpo
politico. El derecho es auténticamente “comun” en la medida en que brote de la suma de
todos los derechos naturales de los individuos, y esto sélo puede pensarse en un Estado
democratico donde la soberania este en manos de todos. En otras, palabras se puede hablar
de autoorganizacion y de autogobierno del cuerpo politico cuando se habla de un estado

556



democratico. Todos los individuos pueden componer su potencia con la de otro y generar asi
un nuevo individuo dos veces mas potente en tanto que los afectos activos sean los que
predominen. La autoorganizacion surge de la nocion de composicién de los cuerpos, que
guarda directa relacion con el individuo compuesto y que esta posibilitada por la relacion
dindmica de los modos. En esta interpretacion de lo politico el Estado surgiria como un
individuo compuesto a partir de las potencias individuales. Respecto al fin Ultimo de la
sociedad politica, Spinoza (2010) nos dice que seria la constitucion de un Estado “en el que
los hombres viven en concordia y en el que los derechos comunes se mantienen ilesos” (p.
127.) La misma autoorganizacién, en tanto proceso, es la que va constituyendo un estado
realmente democratico, y con razoén Spinoza dice que “los hombres, en efecto, no nacen
civilizados, sino que se hacen” (ibid.). En resumen, la democracia es la unica forma de
gobierno que cumple de manera acabada con la exigencia de la ontologia y del conatus:
perseverar en la existencia con la mayor potencia posible. Los hombres no so6lo no alienan
sus derechos sino que pasan a vivir bajo el derecho comun, es decir, con la mayor potencia

posible, la de la multitud libre.

La democraciay los otros regimenes.

Si bien la democracia es la apuesta politica de Spinoza, no acaba con eso. El
pensamiento politico spinoziano es mas complejo, especialmente por la critica que subyace
en su ontologia, respecto a ciertas formas politicas que buscan alimentar la supersticion en
pos de la esclavitud del hombre, alejdndolo de la potencia colectiva. La singular categoria de
“Multitud” permite entender el relacionamiento con la democracia spinoziana y su dinamismo

productivo.

Toca abordar algunos aspectos de las otras dos formas politicas de organizacién que
menciona Spinoza en el Tratado Politico. A diferencia del Tratado Teolégico Politico, el

filbsofo desmenuza y aborda dos regimenes politicos mas, a saber: la monarquia y la

557



aristocracia. En el Tratado politico, el objetivo es brindar, mediante todos los medios posibles,

pautas que los acerquen en mayor medida al Estado democratico.

Monarquia: la unidad del poder.

Spinoza denomina a la monarquia el gobierno de uno solo. Alli se esfuerza por sefialar
todos los inconvenientes que surgen de entregar el poder a una sola persona. El primer
inconveniente que encuentra Spinoza (2010) es que “no es, pues, a la paz, sino a la esclavitud
a la que interesa que se entregue todo el poder a uno solo; ya que, (...) la paz no consiste en
la privacion de guerra, sino en la union de los animos o concordia” (p. 133). Para Spinoza, la
gran caracteristica de los Estados monarquicos es que gozan de una “paz” ficticia, irreal,
comparable con la obediencia del esclavo al amo. Otro problema que encuentra Spinoza,
respecto al mando de una sola persona es que su poder es insuficiente con toda la carga del
derecho comun. Ya que el derecho se mide por la potencia o del poder de todos, una sola

persona seria incapaz. Como bien dice Spinoza (2010) en la siguiente cita:

No cabe duda de que quienes creen que es posible que uno solo detente el
derecho supremo de la sociedad estan muy equivocados. (...) el derecho se mide por

el solo poder, y el poder de un solo hombre es incapaz de soportar la carga. (ibid.)

Es por eso que se deduce que la persona encargada del Estado “es tanto menos
independiente y la condicién de los subditos més misera, cuanto la sociedad le entrega a €l
solo el derecho absoluto” (Spinoza, 2010. p. 135). De ahi que el encargado del Estado, o sea,
el rey “se rodea de jefes militares, consejeros o amigos, a los que confia la salvacion propia
y de la comunidad” (Spinoza, 2010, p. 133). En una sociedad se corre mas peligro, no por
los enemigos, sino por los ciudadanos mismos. De esto Spinoza (2010) deduce que el rey,
preocupado por guardarse a si mismo, no velara por los subditos, sino que les tendera
asechanzas (p. 134). En este caso, el rey estara contra la exigencia spinoziana de “que todos,
tanto los que gobiernan como los que son gobernados, quieran 0 no quieran, hagan lo que

exige el bienestar comun” (Spinoza, 2010, p. 132). El monarca no es independiente es decir,

558



gue al igual que los subditos, el monarca a no poder controlar el poder absoluto, cae en la
misera existencia. Ademas, la unidon del derecho comun, no tiene nada de “comun”, sino mas
bien es alienacion pura ya que la distancia entre Estado y subditos es enorme. Uno solo

decide, los demas obedecen.

Aristocracia: la menos mala.

Para Spinoza (2010) el “Estado aristocratico es aquel que es detentado, no por uno,
sino por varios elegidos de la multitud” (p. 180). Existe una gran diferencia entre la monarquia
y la aristocracia, y es que en la aristocracia el poder es transferido a un consejo y no una sola
persona, como ocurre en la monarquia. De ambos se deduce que la aristocracia sera la mas
estable, por tener mas personas a cargo del Estado, teniendo en cuenta, como se dijo mas
arriba, que un solo hombre es incapaz de manejar un Estado. A lo largo del capitulo referente
a la aristocracia, Spinoza (2010) enfatiza que tanto sea mas grande, o sea, que tenga mas
integrantes, el consejo sera mejor, “es pues, evidente que la condicién de este Estado es la

mejor, si esta de tal forma constituido que se aproxime al maximo Estado absoluto” (p. 185).

Spinoza entiende por Estado absoluto la totalidad de la multitud, no una
representacion. En uno de los pasajes del Tratado Politico llega a afirmar que “si existe
realmente un Estado absoluto, sin duda que es aquel que es detentado por toda la multitud”
(p- 184). Esto puede ser entendido como la contrapartida de lo que postula Hobbes (2000),

en el De Cive, dice:

Hay un poder supremo encarnado en alguna persona; y este poder es mayor
gue ningun otro que pueda ser concedido por los hombres, o que el que ningdn mortal
pueda tener sobre si mismo. A ese poder mayor que ningln otro que pueda

concederse a los hombres le llamamos absoluto. (p. 129)

559



Lo absoluto para Hobbes es el poder del uno, monarquico o personal, cosa que
Spinoza rechaza tajantemente. Para el autor de la Etica, cuanto mayor sea su nimero de
integrantes méas se velara por el bien comun en lugar de dejarse llevar por las pasiones
individuales. Por eso, uno de los fundamentos para tal consejo, segun Spinoza es buscar
“que el Estado no pase poco a poco a un nimero mas reducido, sino que, al revés, su nimero
aumente en la misma proporcion que el Estado” (p. 190) Spinoza se acerc6 mas a la
aristocracia porque ésta se acerca mas al Estado Absoluto, gue no es mas que la multitud.
La regla basica de Spinoza, que ha utilizado con las otras formas politicas, es: mayor poder,

mayor derecho.

Su fin es el mismo que el Tratado Teoldgico Politico, mostrar en qué sentido el Estado
democratico es el Unico verdaderamente absoluto por estar en manos de toda la multitud y
estar ontolégicamente acorde a su concepcién metafisica. Para los deméas Estados, que
existieron y seguirdn existiendo, brindara pautas que, si se respetan, puedan generar

instituciones lo mas democraticas posible.

Multitud como concepto politico democratico spinoziano.

Uno de los elementos mas originales del pensamiento politico spinozista, es la
categoria de Multitud, que se presenta en el Tratado Politico. Si bien la categoria Multitud®
no es nueva, ya habia sido tocada por pensadores como Hobbes y Rousseau de manera
peyorativa: lo original en Spinoza es que lo interpreta de manera ambivalente, entendida la
multitud toda como una totalidad sin clausura (Althusser. 1974, p. 55). Tal idea esta

radicalmente relacionada con el concepto de democracia spinoziano.

Paolo Virno ha visibilizado la diferencia categorial de concepto Pueblo y la de Multitud.
Para el filosofo italiano, la controversia politica de la alternativa pueblo o multitud estuvo
presente a lo largo de todo el siglo XVII. Dice Virno (2008): “estos dos conceptos en lucha
forjados en el fuego de contrastes agudisimos, jugaron un papel de fundamental importancia

en la definicion de las categorias politicosociales de la modernidad” (p. 11). Ambos polos

560



tienen diferentes elementos que dan como resultado distintos puntos de llegada, para Hobbes
es la monarquia, mientras que para Spinoza, la democracia. Virno (2008) llega a identificar el
concepto spinoziano de Multitud como una “pluralidad que persiste” y que no cae en una

unidad irreductible, dice:

Para Spinoza, el concepto de multitud indica una pluralidad que persiste como
tal en la escena publica, en la accion colectiva, en lo que respecta a los quehaceres
comunes (comunitarios), sin converger en un Uno, sin desvanecerse en un
movimiento centripeto. Multitud es la forma de existencia social y politica de los

muchos en tanto muchos, forma permanente, no episddica o intersticial. (p. 1112)

Lo que hace que se diferencie la categoria de multitud, ya sea del concepto
hobbesiano de pueblo, como de la categoria de voluntad general de Rousseau®, es que en
ella siempre persiste la pluralidad, pues nunca llega a unificarse. Eso tiene su justificacion en
el hecho de que los integrantes de la multitud nunca transfieren o alienan su derecho natural
a un ente abstracto. Paolo Virno (2005) sefala que “la multitud es plural, aborrece la unidad
politica, no estipula pactos ni transfiere derechos al soberano, rehlsa la obediencia, se inclina
hacia formas de democracia no representativa” (p. 225). Por su caracteristica dinamica y
mutable la multitud lleva consigo las particularidades del individuo compuesto, siempre abierto
a nuevas formas sociales y politicas. Con el concepto de multitud, lo politico y lo ontolégico
se entrecruzan. En la ontologia spinoziana la naturaleza es liberada de cualquier fijeza
metafisica teologizante y concebida esencialmente como dinamica productiva. Como todas
las cosas son “expresion” de esta Naturaleza productiva, el derecho también deberia remitirse
a la plasticidad y la constitucién de la naturaleza, y a las fuerzas que la componen. El rechazo
a los pactos, contratos y a cualquier otra forma de transferencia de corte alienante subraya la
importancia de la centralidad del proceso de constitucion en la democracia spinoziana. Como
bien dice Antonio Negri (1993), al ser la multitud abierta, “el resultado del proceso no es lo
absoluto (...) sino una constitucion colectiva de lo real que no tiene fin” (p. 197). Esta ontologia

politica sirve para no caer en las trampas del iusnaturalismo, es decir, en la concepcion fijista

561



de la naturaleza humana y del derecho, y para comprender que tanto el orden politico como
el juridico deben “regirse segun una dinamica constitutiva” (Ibid.). Es asi que la radical
concepcion lo lleva a convertirse en un férreo enemigo de Hobbes y Rousseau, al menos asi

lo ve Negri (1993), que dice:

La filosofia que hemos estudiado hasta el momento es indiscutiblemente el
primer antiHobbes producido por la historia del pensamiento politico occidental. Un
antiHobbes que titubea, o mas bien coquetea, con el realismo hobbesiano de la
descripcion de la sociedad natural (...) pero apunta decididamente a demoler las
funciones légicas de aquel sistema —en particular el motor dialéctico que permite la
transicién del derecho individual hacia el absoluto. Pero interpretar este pasaje y
oponerle una dindmica constitutiva no es sélo fundar un antiHobbes, es también, al

mismo tiempo, promover un antiRousseau. (p. 197 — 198)

Esto permite entender el camino que sigue Spinoza en el pensamiento de lo politico,
un camino “andémalo”. Las practicas de la multitud van mas alla de lo racional y lo irracional,
deben entenderse en términos de una logica del deseo y las pasiones. El pensamiento politico
spinoziano podria caracterizarse en definitiva, como una combinacion de realismo politico y
genealogia de las pasiones del cuerpo social, en el que ontologia, naturaleza y politica se
conectan inmanentemente. Para entender lo politico como la practica de la multitud hay que
penetrar en la profundidad de las fuerzas naturales de la organizacion, las cuales, segun
Spinoza, solo encontrarian en una democracia directa y radical, el orden histérico mas

adecuado para el despliegue maximo de sus potencias.

Conclusioén

El pensamiento politico de Spinoza ofrece una perspectiva singular sobre la relacion
entre conocimiento, poder y accion colectiva, consolidando asi su relevancia para la
epistemologia politica contemporanea. Su enfoque demuestra que comprender la politica no
es simplemente analizar leyes, instituciones o estructuras de poder, sino estudiar cémo los

562



individuos, en tanto seres atravesados por pasiones, deseos y afectos, generan conocimiento
practico sobre si mismos y sobre la vida en comudn. La politica, desde esta perspectiva, se
constituye como un proceso epistemoldgico: los sujetos aprenden a organizarse, a cooperar
y a regular sus interacciones para aumentar su potencia de obrar individual y colectiva. Este
aprendizaje no es abstracto ni idealizado, sino profundamente ligado a la naturaleza humana
y a la dinamica concreta de la multitud, que Spinoza conceptualiza como un sujeto plural,

activo y cognoscente.

El derecho natural, entendido como la expresién de la potencia de cada individuo en
relacién con la potencia de los demas, se convierte en un instrumento epistemoldgico que
permite analizar la politica desde la inmanencia y la accién colectiva, en lugar de desde
prescripciones externas o divinas. De este modo, las normas y los contratos sociales no son
simplemente obligaciones, sino reflejos del conocimiento que los sujetos adquieren sobre
coémo maximizar su potencia y coordinar sus fuerzas en contextos colectivos. La sociedad
civil y el Estado aparecen, entonces, como resultados emergentes de la interaccion de
individuos, cada uno con su conatus, y del aprendizaje que surge de la cooperaciéon y del

conflicto regulado por leyes que reflejan un equilibrio entre libertad y orden.

La democracia, concebida por Spinoza como la forma de gobierno mas adecuada a
la naturaleza humana, no solo asegura derechos y regula el poder; también constituye un
dispositivo epistemoldgico mediante el cual la multitud, en su pluralidad, genera conocimiento
sobre si misma y sobre la accion politica posible. En ella se evidencia como la suma de
potencias individuales, mediadas por normas y acuerdos, produce una inteligencia colectiva
gue orienta el bienestar general y protege la libertad de cada miembro del cuerpo social. Esta
lectura subraya la importancia de comprender la politica como un proceso de aprendizaje
practico, donde las instituciones democraticas son tanto espacios de poder como laboratorios

de conocimiento sobre la interaccion social.

563



Ademas, la nocién de multitud introduce una dimension critica para la epistemologia
politica: la politica no se reduce a la accién de individuos aislados ni a la autoridad de un
soberano centralizador, sino que emerge de la interaccion de multiples agentes que, actuando
en conjunto, producen conocimiento sobre la gestion del poder, la cooperacién social y la
potenciacién de la vida en comun. Esta vision permite interpretar fendmenos sociales
complejos —como la negociacién de derechos, la construccion de consenso y la resistencia
ante formas de dominacibn— como resultados de un conocimiento practico colectivo que
Spinoza anticipa con notable claridad. En este sentido, su enfoque se vuelve especialmente
relevante para pensar la politica contemporanea, donde la coordinacion de voluntades y el
analisis de intereses plurales constituyen el ntcleo de cualquier teoria de la democracia y de

la accion politica efectiva.

Finalmente, el aporte de Spinoza a la epistemologia politica radica en mostrar que el
conocimiento politico no es meramente tedrico ni prescriptivo, sino eminentemente practico y
emergente de la experiencia colectiva. Su filosofia ensefia que comprender la politica exige
observar cémo los individuos y la multitud actdan, se afectan mutuamente y aprenden a
organizarse, revelando la intima conexién entre pasiones, razén, derecho y potencia. La
politica, entonces, es inseparable del conocimiento sobre la naturaleza humana y sobre las
condiciones que permiten que la accion colectiva sea efectiva, equilibrada y orientada al
aumento de la potencia comun. De este modo, Spinoza ofrece un marco conceptual robusto
para pensar la epistemologia politica: la politica es conocimiento en accion, y la multitud, junto
con las instituciones que regulan su interaccion, constituye el sujeto que genera este
conocimiento, convirtiéndose en la base de cualquier analisis critico y cientifico de la vida

politica.

Bibliografia

Allendesalazar Olaso, M. (1988). Spinoza: filosofia, pasiones y politica. Alianza.

Althusser, L. (1975). Elementos de Autocritica. Editorial Laia.

564



Althusser, L. y Balibar, E. (2004). Para leer el capital. Siglo XXI.

Bodei, R. (1997). Geometria de las pasiones. Miedo, esperanza, felicidad: Filosofia y uso

politico. Fondo de Cultura Economica.

Bove, L. (2014). La estrategia del conatus. Afirmacion y resistencia en Spinoza. Cruce.

Deleuze, G. (1999). Spinoza y el problema de la expresion. Muchnik.

Deleuze, G. (2008). En medio de Spinoza. Cactus.

Deleuze, G. (2012). Spinoza: Filosofia Practica. Tusquets.

Espinosa Rubio, L. (1995). Spinoza: naturaleza y ecosistema. Publicaciones Universidad

Pontificia de Salamanca.

Giancaotti, E. (2000). Introduccién. En A. Negri, Spinoza subversivo: variaciones (in)actuales

(pp. 7-25). Akal.

Hobbes, T. (2000). De Cive. Alianza.

Hobbes, T. (2011). Leviatan. Losada.

Negri, A. (1993). La anomalia salvaje: Ensayo sobre poder y potencia en B. Spinoza.

Anthropos / Universidad Auténoma Metropolitana-lztapalapa.

Rousseau, J. J. (2017). El contrato social. Akal.

Spinoza, B. (1988). Correspondencia. Alianza.

Spinoza, B. (1997). Tratado teol6gico-politico. Altaya.

Spinoza, B. (2009). Etica demostrada segun el orden geométrico. Alianza.

Spinoza, B. (2010). Tratado politico. Alianza.

565



Tatian, D. (2012). Spinoza: una introduccion. Quadrata.

Tatian, D. (2015). La cautela del salvaje: Pasiones y politica en Spinoza. Colihue.

Virno, P. (2005). Cuando el verbo se hace carne. Lenguaje y naturaleza humana. Traficantes

de Suerios.

Virno, P. (2008). Gramatica de la multitud. Para un andlisis de las formas de vida

contemporaneas. Colihue.

Capitulos de libro

Chaui, M. (2000). Spinoza: poder y libertad. En A. Boron (Comp.), La filosofia politica

moderna. De Hobbes a Marx (pp. 111-141). CLACSO.

Dominguez, A. (2010). Introduccion. En B. Spinoza, Tratado Politico (pp. 9-48). Alianza.

Articulos de revista

Dominguez, A. (1992). Spinoza y el surgimiento de la democracia. Fragmentos de filosofia,

(2), 87-106.

Fernandez, G. E. (1996). Articulacion critica de ontologia y politica en B. Spinoza. Revista de

Filosofia, 9(15), 97-126.

Hoyos Sanchez, |. (2012). La ontologia naturalista de Spinoza como ontologia de la pasion.

Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 45, 95-122.

Miranda, C. (1977). Utopia y realismo politico en Spinoza. Revista de Filosofia, 15(2), 73-86.

Mufoz Barquero, E. (1993). Los estoicos antiguos y Spinoza. Revista de Filosofia de Costa

Rica, (76), 135-140.

Rubin, A. (2012). Ontologia politica spinoziana: materialismo y potencia de la multitud. Anales

del Seminario de Historia de la Filosofia, 29(1), 127-148.

566



Tatian, D. (1999). Spinoza, impolitico y politico. Nombres: revista de filosofia, 9(13-14), 161-
179.
Tesis y recursos en linea

Diaz, S. (2009). Spinoza y el cuerpo. Recuperado el 23 de octubre de 2009, de

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunozl11/diaz65.pdf

Hoyos Sanchez, I. (2011). Naturalismo y pasion en la filosofia de Spinoza. Las fuentes
antiguas de la teoria spinozista de las pasiones [Tesis doctoral, Universidad de Granada].

Digibug. http://digibug.ugr.es/bitstream/10481/19205/1/19954293.pdf

567


http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/diaz65.pdf
http://digibug.ugr.es/bitstream/10481/19205/1/19954293.pdf

