
543 
 

REVISTA CIENTÍFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFÍA –UNA (ISSN: 2414-8717) 
Vol. 20, agosto - diciembre 2024 (2), pp. 543-567 

Recibido: 10/09/2024 – Aceptado: 29/11/2024 
ARTÍCULO ORIGINAL 

DOI 10.57201/rcff.v20ad2.p16 
 

Cuerpo político y la constitución social en Spinoza: aportes para una epistemología 
política 

 
Raúl Acevedo 

raulinount@gmail.com 
Universidad Nacional de Asunción 

                                                                                      Facultad de Filosofía 
Paraguay 

 
Resumen  
Este artículo examina el pensamiento político de Baruch Spinoza como un laboratorio 
epistemológico para la política, centrando el análisis en cómo los individuos, en su condición 
natural y pasional, generan conocimiento sobre la acción colectiva y la organización social. A 
partir de la combinación de realismo político y ontología inmanente, se argumenta que la 
política no puede reducirse a normas abstractas ni a utopías, sino que debe entenderse como 
práctica de conocimiento sobre deseos, afectos y conatus. Se analiza cómo el derecho 
natural, la democracia y la noción de multitud constituyen herramientas epistemológicas que 
permiten comprender la cooperación, los límites del poder individual y la autoorganización 
social, ofreciendo una contribución crítica y rigurosa a la epistemología política. 
Palabras clave; Epistemología política, Conatus, Multitud, Derecho natural, Acción colectiva 
 
 
 
 
 
 
  



544 
 

Political body and the social constitution in Spinoza: contributions to a political 
epistemology 

 

Abstract 
This article examines Baruch Spinoza’s political thought as an epistemological laboratory for 
political inquiry, focusing on how individuals, in their natural and affective condition, generate 
knowledge about collective action and social organization. By combining political realism and 
immanent ontology, it argues that politics cannot be reduced to abstract norms or utopias, but 
must be understood as a practice of knowledge concerning desires, affects, and conatus. The 
study shows how natural law, democracy, and the notion of the multitude serve as 
epistemological tools to understand cooperation, the limits of individual power, and social self-
organization, providing a critical and rigorous contribution to contemporary political 
epistemology. 
Keywords: Political epistemology, Conatus, Multitude, Natural law, Collective action 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



545 
 

Introducción  

El pensamiento político de Baruch Spinoza ofrece una perspectiva singular que 

combina un realismo político riguroso con una ontología inmanente, proporcionando 

herramientas esenciales para la epistemología política contemporánea. Su pregunta central 

—cómo hacer posible que los hombres concuerden entre sí para formar una sociedad 

organizada que incremente la potencia de obrar de cada individuo y del conjunto social— 

plantea un desafío que no puede abordarse mediante idealizaciones utópicas ni mediante 

abstracciones normativas. Spinoza, en cambio, propone un análisis que parte de la naturaleza 

concreta del ser humano: de sus deseos, pasiones, virtudes y limitaciones, comprendidos no 

como defectos a corregir, sino como elementos constitutivos del conocimiento político. La 

epistemología política, desde esta perspectiva, consiste en entender cómo los individuos, en 

su condición natural y pasional, se relacionan, se organizan y constituyen instituciones que 

permiten el despliegue de su potencia colectiva. 

En el núcleo de su propuesta se encuentra la noción de realismo político, que concibe 

al hombre tal como es, evitando los extremos de la idealización filosófica o del pesimismo 

burlón. Spinoza observa que los individuos actúan predominantemente bajo la influencia de 

afectos y pasiones, y que el entendimiento de estas fuerzas constituye un conocimiento 

indispensable para cualquier teoría política efectiva. De este modo, la política se convierte en 

un campo epistemológico: comprender cómo los hombres interactúan en virtud de su conatus 

—la tendencia natural a perseverar en su ser— permite diseñar estructuras sociales y 

jurídicas que no solo regulan el comportamiento, sino que potencian la acción colectiva. 

El derecho natural ocupa un lugar central en este marco epistemológico. Spinoza 

redefine el derecho como expresión de la potencia de cada individuo en relación con la 

potencia de los demás, alejándose del modelo hobbesiano de libertad ilimitada y de 

transferencia de derechos a un soberano. Esta interpretación epistemológica permite 

concebir el Estado y la sociedad civil como resultados dinámicos de la interacción de 



546 
 

potencias individuales. El conocimiento político, entonces, no se limita a la observación de 

leyes o instituciones, sino que implica comprender la dinámica constitutiva de la multitud, cuya 

acción colectiva se traduce en la autoorganización social. La democracia, en este sentido, no 

es solo una forma de gobierno: es un dispositivo que hace visible la relación entre derechos, 

poder y potencia colectiva, proporcionando un marco epistemológico para estudiar cómo la 

unión de individuos genera un conocimiento práctico sobre la acción política y la coexistencia 

social. 

Finalmente, la categoría de Multitud en Spinoza constituye un aporte decisivo a la 

epistemología política. Al describir a la multitud como pluralidad que persiste y no se reduce 

a una unidad, Spinoza ofrece un modelo para analizar la acción colectiva sin necesidad de 

recurrir a entidades abstractas o pactos alienantes. La multitud se constituye en un sujeto 

cognoscente que revela, a través de sus interacciones y acuerdos, la lógica de la cooperación, 

los límites del poder individual y las condiciones de la autoorganización democrática. Desde 

esta perspectiva, el pensamiento político spinoziano se revela como un verdadero laboratorio 

epistemológico en el que se estudia la constitución del poder, del derecho y de la sociedad a 

partir de la observación de la naturaleza humana y de las pasiones que la atraviesan. 

La cuestión de la organización política: el realismo político y pasionalidad del 

hombre. 

¿Cómo hacer posible que los hombres concuerden entre sí para poder formar una 

sociedad organizada en la que el conjunto social pueda aumentar su potencia de obrar? La 

respuesta de Spinoza pasa por la política reinterpretada desde la combinación original del 

realismo político heredado de Maquiavelo y de Hobbes con su ontología inmanente. Esto 

implica que en lo referente a la organización política, se debe partir del hombre tal cual es, 

con sus deseos, virtudes y sus limitaciones, y no desde una construcción ideal–utópica del 

mismo, para apuntar desde ahí a la realización del mejor orden racional de la sociedad 



547 
 

política. Es esencial tener en cuenta, que el análisis debe partir desde las pasiones y no desde 

la razón, pues: 

  Todos los hombres, sean bárbaros o cultos, se unen en todas partes por 

costumbres y forman algún estado político, [por lo que] las causas y los fundamentos 

naturales del Estado no habrá que extraerlos de las enseñanzas de la razón, sino que 

deben ser deducidos de la naturaleza o condición común de los hombres. (Spinoza, 

2010, p. 88) 

Este principio metodológico impide que la organización política se piense a priori 

mediante la dicotomía civilización o barbarie, en donde la civilización sería aquella 

organización racional y lo bárbaro aquella sociedad irracional y desorganizada. En términos 

spinozianos, la organización política debe pensarse desde la potencia, en directa relación con 

su ontología naturalista. El hombre como parte de la naturaleza al unirse a los otros suma su 

potencia o, en otros términos, su derecho natural. Cabe destacar que la organización política 

en Spinoza, a diferencia de Platón y Aristóteles, no pasa por la dirección de hombres sabios 

y honrados que sepan dictar mejores leyes y adaptarla a las circunstancias (Domínguez, 

2010, p. 47), sino más bien por un acuerdo entre la multitud toda, para poder devenir en una 

potencia colectiva. 

En este punto el realismo político aparece como elemento esencial, pues Spinoza se 

acerca al  problema de la condición humana y analiza su ambivalencia e inconstancia. Como 

dice Carlos Miranda (1977): “Spinoza se muestra ante todo pragmático: toma al ser humano 

tal como es y su descripción del hombre natural recuerda constantemente las más duras 

páginas de Hobbes” (p.73). El realismo de Spinoza niega de manera tajante toda forma 

utópica de entender al hombre, a la que considera una quimera que deforma la naturaleza 

del hombre y lo vuelve contra sí, y afirma al hombre natural como la “única realidad efectiva 

desde la que se puede iniciarse el análisis de lo concreto” (Negri,1993, p.310). 



548 
 

En la primera parte del Tratado Político, Spinoza crítica fuertemente a los filósofos y 

políticos: los primeros por inventar una naturaleza humana inexistente acercándose a una 

especie de idealismo utópico del hombre, que como dice Negri (1993): “vagan alrededor de 

la utopía, anhelan la edad de oro: acumulan daño e inutilidad” (p. 311). Respecto a los 

segundos, Spinoza lo crítica por satirizar al hombre cayendo en un pesimismo burlón. En 

palabras de Spinoza (2010):   

  Los filósofos conciben los afectos, cuyos conflictos soportamos, como vicios 

en los que los hombres caen por su culpa. Por eso suelen reírse o quejarse de ellos o 

(quienes quieren parecer más santos) detestarlos. Y así, creen hacer una labor divina 

y alcanzar la cumbre de la sabiduría, cuando han aprendido a alabar, de diversas 

formas, una naturaleza humana que no existe en parte alguna y a vituperar con sus 

dichos la que realmente existe. (p. 82-83) 

Spinoza sabe de la irrevocabilidad del conflicto en los asuntos humanos. Para Spinoza 

es clara la correlación y la importancia de los aspectos pasionales dentro de la política, ya 

que para él, el hombre vive en constante conflicto movido por pasiones. Como bien dice en 

un pasaje del Tratado Político: “todos desean ser los primeros, llegan a enfrentarse y se 

esfuerzan cuanto pueden por oprimirse unos a otros; y el que sale victorioso se gloría más de 

haber perjudicado a otro que de haberse beneficiado él mismo” (Spinoza, 2010, p. 86). Por lo 

tanto, se hace necesario partir de la práctica efectiva de la naturaleza humana, en palabras 

de Diego Tatián (1999) de “un estricto realismo antiintelectualista: no partir de la razón sino 

de la pasionalidad humana” (p. 169), punto de partida que tendrá repercusión en la 

concepción del derecho natural de los hombres. 

El derecho natural como fundamento y pretensión crítica. 

Como bien dice Eugenio Fernández (1996) “la fundamentación ontológica de la 

construcción política actúa especialmente en la concepción spinozista del derecho natural” 

(p. 117), en otras palabras la ontología spinozista se relaciona radicalmente con la idea del 



549 
 

derecho natural como principio en la constitución de la política. Para visibilizar mejor lo dicho 

se cita  el pasaje del Tratado Político donde se presenta la relación entre ontología y  derecho 

natural: 

  A partir del hecho de que la potencia por la que existen y actúan las cosas 

naturales, es la mismísima potencia de Dios, comprendemos con facilidad qué es el 

derecho natural. Pues como Dios tiene derecho a todo y el derecho de Dios no es otra 

cosa que su misma potencia, considerada como absolutamente libre, se sigue que 

cada cosa natural tiene por naturaleza tanto derecho como potencia para existir y 

actuar. (Spinoza, 2010, p. 90) 

No se trata de ninguna omnipotencia divina de corte teológico, es todo lo contrario: no 

hay un orden divino trascendente sino un orden inmanente que se constituye por  “el derecho 

natural de toda la naturaleza, por la cual, el derecho de cada individuo se extiende hasta 

donde llega su poder” (Ibíd.), el cual, en la práctica sería siempre limitado por el poder de los 

otros. En este pasaje se manifiesta la diferencia de la ontología spinoziana de la hobbesiana, 

en referencia a la interpretación del derecho y del individuo. Para Hobbes (2011), el derecho 

natural es “la libertad que tiene cada hombre de usar su poder como quiera, para 

conservación de su propia naturaleza” (p. 132), en cambio para Spinoza (1997) “cada 

individuo tiene el máximo derecho a todo lo que puede o que el derecho de cada uno se 

extiende hasta donde alcanza su poder determinado” (p. 332). Se da una sutil diferencia que 

cambia totalmente la manera de enfocar la política. Hobbes, al enfocarse en el derecho de 

“usar su poder como quiera”, está justificando de antemano que el hombre posee libertad 

ilimitada. Obviamente esto lleva a Hobbes (2011) a sostener que la condición de todo hombre 

es la de tener derecho a todo, incluso al cuerpo de los demás (p, 133). En cambio Spinoza, 

el derecho de un individuo depende de lo que puede y esto a su vez depende del poder de 

los otros individuos, de manera que el hombre como parte de la naturaleza, es decir, de la 

potencia absoluta de la naturaleza/Dios, no le es posible un derecho absoluto de obrar como 



550 
 

quiera. Spinoza parte de una concepción limitada del hombre que se ve mejor en su 

exposición del estado de naturaleza. 

Estado de naturaleza: la condición del hombre. 

Siguiendo la interpretación de Diego Tatián (2015) el estado natural spinoziano se 

refiere a un primer y más elemental estadio social de libertad negativa donde no habría ningún 

tipo de limitación respecto de los afectos y pasiones que afectan a la conducta humana. Dice 

Spinoza (1997) en el Tratado Teológico-político: 

  El derecho e institución, bajo el cual todos nacen y viven la mayor parte de su 

vida, no prohíbe nada más que lo que nadie desea y nadie puede; pero no se opone 

a las riñas, ni a los odios, ni a la ira, ni al engaño, ni a absolutamente nada que 

aconseje el apetito. (p. 334). 

El estado de naturaleza tiene ver con la condición pasional del hombre, “es el modo 

de ser y de relacionarse según el derecho natural, su suelo” (Fernández, 1996, p. 117), en el 

que la conducta se guía más por el deseo que por la razón. En un pasaje dice Spinoza (2010) 

que “el hombre, sea sabio o ignorante, es una parte de la naturaleza y por lo mismo su poder 

natural o su derecho no debe ser definido por la razón, sino por cualquier tendencia por la 

que se determinan a obrar y se esfuerzan en conservarse” (p. 91). Esto (nos) lleva a concebir, 

como bien dice Atilano Domínguez (1992), “el derecho natural humano como apetito 

consciente o con capacidad de serlo y no, como hiciera una larga tradición, que va de 

Aristóteles y los estoicos a Suárez y Grocio, como recta ratio o sana ratio” (p. 90). Téngase 

en cuenta que, aunque no todos los hombres se guíen por la razón, sí todos se esfuerzan en 

conservar su ser, su expresión ontológica de la naturaleza, entonces, como bien dice Spinoza 

(2010) “cada uno goza de tanto derecho como poder posea, cuanto intenta hacer y hace uno 

cualquiera, sea sabio o ignorante, lo intenta u lo hace con el máximo derecho de la naturaleza” 

(p, 94-95). 



551 
 

Una de las particularidades del estado de naturaleza es que no existe una jerarquía 

del sabio sobre el ignorante,  sino que todos se encuentran en una situación de igualdad 

ontológica. Para Eugenio Fernández (1996) “se trata de una fundamentación natural, 

radicalmente igualitaria y críticamente realista” (p. 115), en concordancia con su ontología y 

su visión realista heredada de Maquiavelo. Por esta razón, en un pasaje de su obra, Spinoza 

(2010) llega a decir que: 

  El hombre, sea sabio o ignorante, es una parte de la naturaleza, y todo aquello 

por lo que cada individuo es determinado a actuar debe ser atribuido al poder de la 

naturaleza en la medida en que éste puede ser definido por la naturaleza de este o de 

aquel hombre. (Ibíd.) 

Entonces, lo que el filósofo judío entendía por estado de naturaleza sería aquello que 

abarca todas las actuaciones de los hombres, pasionales o sensatos, siempre que no estén 

directamente determinadas por la intervención de un poder especial, es decir, de un poder 

exterior entendido como Estado o algo similar. 

Sociedad civil: de la constitución social a la propuesta spinozista. 

         El estado de naturaleza es la base spinoziana para pensar en la política. Tal estado 

no lo concibe como un estado original y perfecto, matriz y modelo de la  auténtica naturaleza, 

que desgraciadamente perdido, es preciso recuperar con esfuerzo e ingenio porque fuera de 

él se estaría perdido (Fernández, 1996, p. 118). Al contrario, la visión naturalista de Spinoza 

hace notar que el hombre se encuentra naturalmente en conflictos, fluctuaciones y por 

supuesto, en una condición de impotencia y discordancia. 

El trabajo del pensamiento político spinoziano es encontrar el camino que permita al 

hombre un estado de coexistencia en el que la afirmación de la potencia de actuar de un 

individuo pasa por la afirmación de la potencia de los otros individuos, generando así una 

potencia común Ser una parte de la potencia divina/natural, es lo que permite al hombre 



552 
 

asociarse para buscar acrecentar su potencia y la del otro, y a la par devenir en una 

autoorganización colectiva. El derecho natural, que se determina por su poder, puede hacer 

poco (o muy poco) a nivel individual teniendo en cuenta el contexto en que se encuentra, 

donde muchas veces no puede favorecerse sin la ayuda mutua. Por eso Spinoza (2010) 

enfatiza que “no cabe duda de que uno tiene tanto menos poder, y,  por tanto, tanto menos 

derecho, cuantas más razones tiene de temer. Añádase a ello, sin la ayuda mutua, los 

hombres apenas si pueden sustentar su vida” (p. 99). La posibilidad que tienen los individuos 

de unirse y de esa unión formar un nuevo individuo, es esencial para comprender como 

emerge la sociedad civil. En la Ética, en la cuarta parte, de la proposición XVIII, en el escolio, 

Spinoza (2009) dice que: 

  Nada pueden desear los hombres que sea mejor para su conservación de su 

ser que el concordar todos en todas las cosas, de suerte que las almas de todos 

formen como una sola alma, y sus cuerpos como un solo cuerpo, esforzándose todos 

a la vez, cuando puedan en conservar su ser, y buscando todos a una común utilidad. 

(p. 307)          

         Es este el fundamento de la sociedad civil en Spinoza: no la alienación del derecho 

individual, sino la  suma de derechos a que lleva la necesidad natural de unir los esfuerzos 

para acrecentar la potencia individual. En este sentido no existe una renuncia al derecho 

natural, a diferencia de Hobbes[1]. Aquí sobresale la diferencia entre el autor de la Ética y el 

autor del Leviathán. En la carta 50 de las correspondencias de Spinoza (1988), respondiendo 

a su amigo Jarig Jelles, dice lo siguiente: “por lo que respecta a la política, la diferencia entre 

Hobbes y yo, sobre la cual  me pregunta usted, consiste en que yo conservo siempre incólume 

el derecho natural” (p. 308).  Lo esencial de la cita estriba en la diferencia que hace notar el 

filósofo holandés, de que no hay renuncia sino afirmación colectiva del derecho natural, que 

no existe alienación de derecho[2] en la teoría política spinoziana. Igualmente no existe una 

especie de transferencia a una abstracción superior y eso se constata en un pasaje, del 

Tratado Teológico-Político, donde dice Spinoza (1997) que: “es imposible (…) que la propia 



553 
 

alma esté totalmente sometida a otro, ya que nadie puede transferir a otro su derecho natural” 

(p. 408). 

Este uno de los aspectos revolucionarios de su pensamiento político, cuya importancia 

hace notar la especialista italiana Emilia Giancotti (2000), ya que según su interpretación 

“Spinoza elabora una teoría propia del pacto (…)” (p. 19), que lo aleja del contractualismo 

tradicional, ya sea de Hobbes o de Rousseau. El contrato spinoziano tiene como 

consecuencia la unión de derechos, por lo que cuantos más sean los que se unen a la 

sociedad civil más derechos tendrán sus integrantes. Por eso el derecho natural sería un 

derecho que se expande en tanto sume más fuerza. De esta manera el estado político no se 

opone como en Hobbes sino, al contrario, se constituye por la suma de los derechos 

individuales: 

  Este derecho que se define por el poder de la multitud suele denominarse 

Estado. Posee este derecho, sin restricción alguna, quien, por unánime acuerdo está 

encargado de los asuntos públicos, es decir, de establecer, interpretar y abolir los 

derechos, de fortificar las ciudades, de decidir sobre la guerra y la paz, etc. (p. 99-100) 

 Por la naturaleza “sumatoria” de la unión de los derechos individuales, estos se 

vuelven derechos colectivos, pues en la vida política el derecho de todos, es decir de cada 

uno, “ya no está determinado según la fuerza y el apetito de cada individuo, sino según el 

poder y la voluntad de todos a la vez” (p. 335). Por lo tanto, no existe la dicotomía, 

individuo/Estado, ya que el Estado es el resultado de la asociación de los poderes de todos 

los hombres en un solo cuerpo. Spinoza no utiliza la palabra “pacto”, sino más bien, “suma 

de fuerzas”, desde un acuerdo mutuo. Al respecto dice Spinoza (2010): 

  Si dos se ponen mutuamente de acuerdo y unen sus fuerzas, tienen más poder 

juntos y, por tanto, también más derecho sobre la naturaleza que cada uno por sí solo. 

Y cuantos más sean los que estrechan así sus vínculos, más derecho tendrán todos 

unidos. (p. 97). 



554 
 

Todos hombres tienen derecho a todo aquello que pueden, pero esto es muy poco en 

un contexto de amenaza continua y sin ayuda mutua. Esto hace que la fuerza en conjunto 

pueda reclamar cosas y a la par repeler toda fuerza que disminuya el derecho en conjunto, y 

poder habitar y cultivar en común una sociedad acorde según el común sentir de todos. Pues, 

cuantos más sean los que así se unen, más derecho tienen todos (Spinoza, 2010, p. 99). Al 

ejercicio unánime del derecho natural en tanto conjunto, Spinoza (2010) lo define como poder 

de la multitud y a esto lo denomina  Estado (p. Ibíd.). De esta manera, se formaría una 

sociedad, que no contradice al derecho natural. Para Spinoza (1997)  “el derecho de dicha 

sociedad se llama democracia; está se define, pues, como la asociación general de los 

hombres, que posee colegialmente el supremo derecho a todo lo que puede” (Ibíd.). 

Democracia: la apuesta spinozista. 

El propósito que guía a Spinoza a lo largo de todo el recorrido del Tratado Político es 

la defensa y construcción, de aquello que el propio Spinoza (2010) considera «la constitución 

mejor de cualquier Estado»  (p. 127). El espacio social que el autor de la Ética considera más 

acorde a la naturaleza individual y colectiva, es la democracia. Señala Spinoza (1997): «he 

tratado de él, con preferencia a todos los demás, porque me parecía el más natural y el que 

más se aproxima a la libertad que la naturaleza concede a cada individuo» (p. 341). Porque 

en la democracia se genera las condiciones de vida más satisfactorias, un espacio de 

autonomía real. E. Giancotti (2000) dice que desde la interpretación spinoziana: 

  La democracia es la forma política, la única que permite la realización de un 

tipo de organización social y política en la que cada cual  ejerza por derecho su propia 

potencia natural, de tal manera que ese ejercicio contribuya a la constitución de la 

potencia colectiva (p. 22-23). 

Para Spinoza (2010), solamente la democracia es la forma organizativa que permite a 

los individuos que practiquen el pleno ejercicio de la potencia, creando así lazos de 

concordancia. Ahora bien,  “ dado que los hombres, se guían, (…) más por la pasión que por 



555 
 

la razón, la multitud tiende naturalmente a asociarse, no porque la guíe la razón, sino algún 

sentimiento en común … una esperanza o un miedo común” (131). Esto significa que la 

sociedad es como una especie de segunda naturaleza, que siempre está en constante 

movimiento y mutación, justamente por la condición pasional del hombre. Spinoza asume que 

en ese constante movimiento y mutación de las relaciones de los hombres, aparecen la 

vacilación, la incertidumbre, la turbulencia, el peligro, pero considera que con la unión de 

potencias individuales se genera una organización social en la que esas pasiones van 

disminuyendo, precisamente porque el derecho natural de cada uno se suma al de los otros, 

haciendo que la potencia de actuar del conjunto se acreciente. Según Remo Bodei (1997), 

para Spinoza es crucial para la política el análisis de las pasiones que disminuyen la potencia 

de acción “ya que comprometen y afectan la vida de los hombres bloqueando el 

potenciamiento de sí mismos hacia estados de mayor perfección…contribuyendo a formar y 

a condicionar la orientación de las voluntades débiles” (Bodei, 1997, p. 75). Spinoza quiere 

decir que no porque se vive en sociedad se deja de padecer del miedo o la esperanza, estos 

afectos siempre estarán presentes, pero colectivamente es posible garantizar la seguridad y 

la razón de vivir, justamente alejando o mas bien limitando esas pasiones que disminuyen la 

potencia de acción.  Sin separar nunca el derecho natural y la misma constitución del Estado, 

dice Spinoza (2010): 

  Digo expresamente en virtud de la constitución política, porque el derecho 

natural de cada uno (si lo pensamos bien) no cesa en el estado político. Efectivamente, 

tanto en el estado natural como en el político, el hombre actúa según las leyes de su 

naturaleza y vela por su utilidad. El hombre, insisto, en ambos estados es guiado por 

la esperanza o el miedo a la hora de hacer u omitir esto o aquello. Pero la diferencia 

principal entre uno y otro consiste en que en el estado político todos temen las mismas 

cosas y todos cuentan con una y la misma garantía de seguridad y una misma razón 

de vivir. (p. 108) 



556 
 

En la cita se concentra de modo breve la propuesta spinoziana en relación a la 

articulación positiva entre derecho natural y estado político. Los hombres, al unirse en 

sociedad, pasan a vivir bajo la norma del derecho colectivo, el cual no implica cesión ni 

transferencia sino la suma de los derechos singulares que, como tales, pasaran a integrar el 

contenido real de un derecho social. De esta manera en el derecho social, los derechos 

naturales estarán bajo la protección del derecho común. En resumen, el hombre no pierde 

nada sino que expande su potencia con la vida colectiva, constituyendo a la par el derecho 

común. Este derecho común no es otra cosa que el derecho de la multitud. Como bien dice 

Antonio Negri (1993), este derecho de la multitud es “un proceso que contempla a la 

individualidad humana misma constituirse como entidad colectiva” (p. 233). El fundamento 

ontológico de este concepto político lo encontramos expuesto en la definición VII de la 

segunda parte de la Ética,  donde Spinoza (2009) dice: 

  Entiendo por cosas singulares las cosas que son finitas y tienen una existencia 

limitada; y si varios individuos cooperan a una sola acción de tal manera que todos a 

la vez causa de un solo efecto, los considero a todos ellos, en este respecto, como 

una sola cosa singular. (p. 111) 

Está “cosa singular” no es más que la multitud, que “tiene poderosos efectos: permite 

a la concepción de la potencia desarrollarse de manera integral” (Negri, 1993, p. 234). Es así 

que la fundación de la sociedad es una especie de proyecto constitutivo que nunca está hecho 

de antemano, sino que tiene que hacerse. Es por eso que no cualquier tipo de forma política 

del Estado está calificado para tal tarea, ésta labor compete solamente a la democracia, ya 

que para Spinoza es solo en ella donde los individuos viven realmente bajo el común sentir 

de todos, generado a partir de la unión de todas las potencias singulares en un solo cuerpo 

político. El derecho es auténticamente “común” en la medida en que brote de la suma de 

todos los derechos naturales de los individuos, y esto sólo puede pensarse en un Estado 

democrático donde la soberanía este en manos de todos. En otras, palabras se puede hablar 

de autoorganización y de autogobierno del cuerpo político cuando se habla de un estado 



557 
 

democrático. Todos los individuos pueden componer su potencia con la de otro y generar así 

un nuevo individuo dos veces más potente en tanto que los afectos activos sean los que 

predominen.  La autoorganización surge de la noción de composición de los cuerpos, que 

guarda directa relación con el individuo compuesto y que está posibilitada por la relación 

dinámica de los modos. En esta interpretación de lo político el Estado surgiría como un 

individuo compuesto a partir de las potencias individuales. Respecto al fin último de la 

sociedad política, Spinoza (2010) nos dice que sería la constitución de un Estado “en el que 

los hombres viven en concordia y en el que los derechos comunes se mantienen ilesos” (p. 

127.)  La misma autoorganización, en tanto proceso, es la que va constituyendo un estado 

realmente democrático,  y con razón Spinoza dice que “los hombres, en efecto, no nacen 

civilizados, sino que se hacen” (ibíd.). En resumen, la democracia es la única forma de 

gobierno que cumple de manera acabada con la exigencia de la ontología y del conatus: 

perseverar en la existencia con la mayor potencia posible. Los hombres no sólo no alienan 

sus derechos sino que pasan a vivir bajo el derecho común, es decir, con la mayor potencia 

posible, la de la multitud libre. 

 La democracia y los otros regímenes. 

Si bien la democracia es la apuesta política de Spinoza, no acaba con eso. El 

pensamiento político spinoziano es más complejo, especialmente por la crítica que subyace 

en su ontología, respecto a ciertas formas políticas que buscan alimentar la superstición en 

pos de la esclavitud del hombre, alejándolo de la potencia colectiva. La singular categoría de 

“Multitud” permite entender el relacionamiento con la democracia spinoziana y su dinamismo 

productivo. 

Toca abordar algunos aspectos de las otras dos formas políticas de organización que 

menciona Spinoza en el Tratado Político. A diferencia del Tratado Teológico Político, el 

filósofo desmenuza y aborda dos regímenes políticos más, a saber: la monarquía y la 



558 
 

aristocracia. En el Tratado político, el objetivo es brindar, mediante todos los medios posibles, 

pautas que los acerquen en mayor medida al Estado democrático. 

 Monarquía: la unidad del poder. 

Spinoza denomina a la monarquía el gobierno de uno solo. Allí se esfuerza por señalar 

todos los inconvenientes que surgen de entregar el poder a una sola persona. El primer 

inconveniente que encuentra Spinoza (2010) es que “no es, pues, a la paz, sino a la esclavitud 

a la que interesa que se entregue todo el poder a uno solo; ya que, (…) la paz no consiste en 

la privación de guerra, sino en la unión de los ánimos o concordia”  (p. 133). Para Spinoza, la 

gran característica de los Estados monárquicos es que gozan de una “paz” ficticia, irreal, 

comparable con la obediencia del esclavo al amo. Otro problema que encuentra Spinoza, 

respecto al mando de una sola persona es que su poder es insuficiente con toda la carga del 

derecho común. Ya que el derecho se mide por la potencia o del poder de todos, una sola 

persona sería incapaz. Como bien dice Spinoza (2010) en la siguiente cita: 

  No cabe duda de que quienes creen que es posible que uno solo detente el 

derecho supremo de la sociedad están muy equivocados. (…) el derecho se mide por 

el solo poder, y el poder de un solo hombre es incapaz de soportar la carga. (ibíd.) 

Es por eso que se deduce que la persona encargada del Estado “es tanto menos 

independiente y la condición de los súbditos más mísera, cuanto la sociedad le entrega a él 

solo el derecho absoluto” (Spinoza, 2010. p. 135). De ahí que el encargado del Estado, o sea, 

el rey “se rodea de jefes militares, consejeros o amigos, a los que confía la salvación propia 

y de la comunidad” (Spinoza, 2010, p. 133).  En una sociedad se corre más peligro, no por 

los enemigos, sino por los ciudadanos mismos. De esto Spinoza (2010) deduce que el rey, 

preocupado por guardarse a sí mismo, no velará por los súbditos, sino que les tenderá 

asechanzas (p. 134). En este caso, el rey estará contra la exigencia spinoziana de “que todos, 

tanto los que gobiernan como los que son gobernados, quieran o no quieran, hagan lo que 

exige el bienestar común” (Spinoza, 2010, p. 132). El monarca no es independiente es decir, 



559 
 

que al igual que los súbditos, el monarca a no poder controlar el poder absoluto, cae en la 

mísera existencia.  Además, la unión del derecho común, no tiene nada de “común”, sino más 

bien es alienación pura ya que  la distancia entre Estado y súbditos es enorme. Uno solo 

decide, los demás obedecen. 

  

Aristocracia: la menos mala. 

Para Spinoza (2010) el “Estado aristocrático es aquel que es detentado, no por uno, 

sino por varios elegidos de la multitud” (p. 180). Existe una gran diferencia entre la monarquía 

y la aristocracia, y es que en la aristocracia el poder es transferido a un consejo y no una sola 

persona, como ocurre en la monarquía. De ambos se deduce que la aristocracia será la más 

estable, por tener más personas a cargo del Estado, teniendo en cuenta, como se dijo más 

arriba, que un solo hombre es incapaz de manejar un Estado. A lo largo del capítulo referente 

a la aristocracia, Spinoza (2010) enfatiza que tanto sea más grande, o sea, que tenga más 

integrantes, el consejo será mejor, “es pues, evidente que la condición de este Estado es la 

mejor, si está de tal forma constituido que se aproxime al máximo Estado absoluto” (p. 185). 

Spinoza entiende por Estado absoluto la totalidad de  la multitud, no una 

representación. En uno de los pasajes del Tratado Político llega a afirmar que “si existe 

realmente un Estado absoluto, sin duda que es aquel que es detentado por toda la multitud” 

(p. 184). Esto puede ser entendido como la contrapartida de lo que postula Hobbes (2000), 

en el De Cive, dice: 

  Hay un poder supremo encarnado en alguna persona; y este poder es mayor 

que ningún otro que pueda ser concedido por los hombres, o que el que ningún mortal 

pueda tener sobre sí mismo. A ese poder mayor que ningún otro que pueda 

concederse a los hombres le llamamos absoluto. (p. 129) 



560 
 

Lo absoluto para Hobbes es el poder del uno,  monárquico o personal, cosa que 

Spinoza rechaza tajantemente. Para el autor de la Ética, cuanto mayor sea su número de 

integrantes más se velará por el bien común en lugar de dejarse llevar por las pasiones 

individuales. Por eso, uno de los fundamentos para tal consejo, según Spinoza es buscar 

“que el Estado no pase poco a poco a un número más reducido, sino que, al revés, su número 

aumente en la misma proporción que el Estado” (p. 190) Spinoza se acercó más a la 

aristocracia porque ésta se acerca más al Estado Absoluto, que no es más que la multitud. 

La regla básica de Spinoza, que ha utilizado con las otras formas políticas, es: mayor poder, 

mayor derecho. 

Su fin es el mismo que  el Tratado Teológico Político, mostrar en qué sentido el Estado 

democrático es el único verdaderamente absoluto por estar en manos de toda la multitud y 

estar ontológicamente acorde a su concepción metafísica. Para los demás Estados, que 

existieron y seguirán existiendo, brindará pautas que, si se respetan, puedan generar 

instituciones lo más democráticas posible. 

Multitud como concepto político democrático spinoziano. 

Uno de los elementos más originales del pensamiento político spinozista, es la 

categoría de Multitud, que se presenta en el Tratado Político. Si bien la categoría  Multitud[3] 

no es nueva, ya había sido tocada por pensadores como Hobbes y Rousseau de manera 

peyorativa: lo original en Spinoza es que lo interpreta de manera ambivalente, entendida la 

multitud toda como una totalidad sin clausura (Althusser. 1974, p. 55). Tal idea está 

radicalmente relacionada con el concepto de democracia spinoziano. 

 Paolo Virno ha visibilizado la diferencia categorial de concepto Pueblo y la de Multitud. 

Para el filósofo italiano, la controversia política de la alternativa pueblo o multitud estuvo 

presente a lo largo de todo el siglo XVII. Dice Virno (2008): “estos dos conceptos en lucha 

forjados en el fuego de contrastes agudísimos, jugaron un papel de fundamental importancia 

en la definición de las categorías políticosociales de la modernidad” (p. 11). Ambos polos 



561 
 

tienen diferentes elementos que dan como resultado distintos puntos de llegada, para Hobbes 

es la monarquía, mientras que para Spinoza, la democracia. Virno (2008) llega a identificar el 

concepto spinoziano de Multitud como una “pluralidad que persiste” y que no cae en una 

unidad irreductible, dice: 

  Para Spinoza, el concepto de multitud indica una pluralidad que persiste como 

tal en la escena pública, en la acción colectiva, en lo que respecta a los quehaceres 

comunes (comunitarios), sin converger en un Uno, sin desvanecerse en un 

movimiento centrípeto. Multitud es la forma de existencia social y política de los 

muchos en tanto muchos, forma permanente, no episódica o intersticial. (p. 1112) 

Lo que hace que se diferencie la categoría de multitud, ya sea del concepto 

hobbesiano de pueblo[4], como de la categoría de voluntad general de Rousseau[5], es que en 

ella siempre persiste la pluralidad, pues nunca llega a unificarse. Eso tiene su justificación en 

el hecho de que los integrantes de la multitud nunca transfieren o alienan su derecho natural 

a un ente abstracto. Paolo Virno (2005) señala que “la multitud es plural, aborrece la unidad 

política, no estipula pactos ni transfiere derechos al soberano, rehúsa la obediencia, se inclina 

hacia formas de democracia no representativa” (p. 225). Por su característica dinámica y 

mutable la multitud lleva consigo las particularidades del individuo compuesto, siempre abierto 

a nuevas formas sociales y políticas. Con el concepto de multitud, lo político y lo ontológico 

se entrecruzan. En la ontología spinoziana la naturaleza es  liberada de cualquier fijeza 

metafísica teologizante y  concebida esencialmente como dinámica productiva. Como todas 

las cosas son “expresión” de esta Naturaleza productiva, el derecho también debería remitirse 

a la plasticidad y la constitución de la naturaleza, y a las fuerzas que la componen. El rechazo 

a los pactos, contratos y a cualquier otra forma de transferencia de corte alienante subraya la 

importancia de la centralidad del proceso de constitución en la democracia spinoziana. Como 

bien dice Antonio Negri (1993), al ser la multitud abierta, “el resultado del proceso no es lo 

absoluto (…) sino una constitución colectiva de lo real que no tiene fin” (p. 197). Esta ontología 

política sirve para no caer en las trampas del iusnaturalismo, es decir, en la concepción fijista 



562 
 

de la naturaleza humana y del derecho, y para comprender que tanto el orden político como 

el jurídico deben “regirse según una dinámica constitutiva” (Ibíd.). Es así que la radical 

concepción lo lleva a convertirse en un férreo enemigo de Hobbes y Rousseau, al menos así 

lo ve Negri (1993), que dice: 

  La filosofía que hemos estudiado hasta el momento es indiscutiblemente el 

primer antiHobbes producido por la historia del pensamiento político occidental. Un 

antiHobbes que titubea, o más bien coquetea, con el realismo hobbesiano de la 

descripción de la sociedad natural (…) pero apunta decididamente a demoler las 

funciones lógicas de aquel sistema —en particular el motor dialéctico que permite la 

transición del derecho individual hacia el absoluto. Pero interpretar este pasaje y 

oponerle una dinámica constitutiva no es sólo fundar un antiHobbes, es también, al 

mismo tiempo, promover un antiRousseau. (p. 197 – 198) 

Esto permite entender el camino que sigue Spinoza en el pensamiento de lo político, 

un camino “anómalo”. Las prácticas de la multitud van más allá de lo racional y lo irracional, 

deben entenderse en términos de una lógica del deseo y las pasiones. El pensamiento político 

spinoziano podría caracterizarse en definitiva, como una combinación de realismo político y 

genealogía de las pasiones del cuerpo social, en el que ontología, naturaleza y política se 

conectan inmanentemente. Para entender  lo político como la práctica de la multitud hay que 

penetrar en la profundidad de las fuerzas naturales de la organización, las cuales, según 

Spinoza, solo encontrarían en una democracia directa y radical, el orden histórico mas 

adecuado para el despliegue máximo de sus potencias. 

Conclusión  

El pensamiento político de Spinoza ofrece una perspectiva singular sobre la relación 

entre conocimiento, poder y acción colectiva, consolidando así su relevancia para la 

epistemología política contemporánea. Su enfoque demuestra que comprender la política no 

es simplemente analizar leyes, instituciones o estructuras de poder, sino estudiar cómo los 



563 
 

individuos, en tanto seres atravesados por pasiones, deseos y afectos, generan conocimiento 

práctico sobre sí mismos y sobre la vida en común. La política, desde esta perspectiva, se 

constituye como un proceso epistemológico: los sujetos aprenden a organizarse, a cooperar 

y a regular sus interacciones para aumentar su potencia de obrar individual y colectiva. Este 

aprendizaje no es abstracto ni idealizado, sino profundamente ligado a la naturaleza humana 

y a la dinámica concreta de la multitud, que Spinoza conceptualiza como un sujeto plural, 

activo y cognoscente. 

El derecho natural, entendido como la expresión de la potencia de cada individuo en 

relación con la potencia de los demás, se convierte en un instrumento epistemológico que 

permite analizar la política desde la inmanencia y la acción colectiva, en lugar de desde 

prescripciones externas o divinas. De este modo, las normas y los contratos sociales no son 

simplemente obligaciones, sino reflejos del conocimiento que los sujetos adquieren sobre 

cómo maximizar su potencia y coordinar sus fuerzas en contextos colectivos. La sociedad 

civil y el Estado aparecen, entonces, como resultados emergentes de la interacción de 

individuos, cada uno con su conatus, y del aprendizaje que surge de la cooperación y del 

conflicto regulado por leyes que reflejan un equilibrio entre libertad y orden. 

La democracia, concebida por Spinoza como la forma de gobierno más adecuada a 

la naturaleza humana, no solo asegura derechos y regula el poder; también constituye un 

dispositivo epistemológico mediante el cual la multitud, en su pluralidad, genera conocimiento 

sobre sí misma y sobre la acción política posible. En ella se evidencia cómo la suma de 

potencias individuales, mediadas por normas y acuerdos, produce una inteligencia colectiva 

que orienta el bienestar general y protege la libertad de cada miembro del cuerpo social. Esta 

lectura subraya la importancia de comprender la política como un proceso de aprendizaje 

práctico, donde las instituciones democráticas son tanto espacios de poder como laboratorios 

de conocimiento sobre la interacción social. 



564 
 

Además, la noción de multitud introduce una dimensión crítica para la epistemología 

política: la política no se reduce a la acción de individuos aislados ni a la autoridad de un 

soberano centralizador, sino que emerge de la interacción de múltiples agentes que, actuando 

en conjunto, producen conocimiento sobre la gestión del poder, la cooperación social y la 

potenciación de la vida en común. Esta visión permite interpretar fenómenos sociales 

complejos —como la negociación de derechos, la construcción de consenso y la resistencia 

ante formas de dominación— como resultados de un conocimiento práctico colectivo que 

Spinoza anticipa con notable claridad. En este sentido, su enfoque se vuelve especialmente 

relevante para pensar la política contemporánea, donde la coordinación de voluntades y el 

análisis de intereses plurales constituyen el núcleo de cualquier teoría de la democracia y de 

la acción política efectiva. 

Finalmente, el aporte de Spinoza a la epistemología política radica en mostrar que el 

conocimiento político no es meramente teórico ni prescriptivo, sino eminentemente práctico y 

emergente de la experiencia colectiva. Su filosofía enseña que comprender la política exige 

observar cómo los individuos y la multitud actúan, se afectan mutuamente y aprenden a 

organizarse, revelando la íntima conexión entre pasiones, razón, derecho y potencia. La 

política, entonces, es inseparable del conocimiento sobre la naturaleza humana y sobre las 

condiciones que permiten que la acción colectiva sea efectiva, equilibrada y orientada al 

aumento de la potencia común. De este modo, Spinoza ofrece un marco conceptual robusto 

para pensar la epistemología política: la política es conocimiento en acción, y la multitud, junto 

con las instituciones que regulan su interacción, constituye el sujeto que genera este 

conocimiento, convirtiéndose en la base de cualquier análisis crítico y científico de la vida 

política. 

Bibliografía 

Allendesalazar Olaso, M. (1988). Spinoza: filosofía, pasiones y política. Alianza. 

Althusser, L. (1975). Elementos de Autocrítica. Editorial Laia. 



565 
 

Althusser, L. y Balibar, E. (2004). Para leer el capital. Siglo XXI. 

Bodei, R. (1997). Geometría de las pasiones. Miedo, esperanza, felicidad: Filosofía y uso 

político. Fondo de Cultura Económica. 

Bove, L. (2014). La estrategia del conatus. Afirmación y resistencia en Spinoza. Cruce. 

Deleuze, G. (1999). Spinoza y el problema de la expresión. Muchnik. 

Deleuze, G. (2008). En medio de Spinoza. Cactus. 

Deleuze, G. (2012). Spinoza: Filosofía Práctica. Tusquets. 

Espinosa Rubio, L. (1995). Spinoza: naturaleza y ecosistema. Publicaciones Universidad 

Pontificia de Salamanca. 

Giancotti, E. (2000). Introducción. En A. Negri, Spinoza subversivo: variaciones (in)actuales 

(pp. 7-25). Akal. 

Hobbes, T. (2000). De Cive. Alianza. 

Hobbes, T. (2011). Leviatán. Losada. 

Negri, A. (1993). La anomalía salvaje: Ensayo sobre poder y potencia en B. Spinoza. 

Anthropos / Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa. 

Rousseau, J. J. (2017). El contrato social. Akal. 

Spinoza, B. (1988). Correspondencia. Alianza. 

Spinoza, B. (1997). Tratado teológico-político. Altaya. 

Spinoza, B. (2009). Ética demostrada según el orden geométrico. Alianza. 

Spinoza, B. (2010). Tratado político. Alianza. 



566 
 

Tatián, D. (2012). Spinoza: una introducción. Quadrata. 

Tatián, D. (2015). La cautela del salvaje: Pasiones y política en Spinoza. Colihue. 

Virno, P. (2005). Cuando el verbo se hace carne. Lenguaje y naturaleza humana. Traficantes 

de Sueños. 

Virno, P. (2008). Gramática de la multitud. Para un análisis de las formas de vida 

contemporáneas. Colihue. 

Capítulos de libro 

Chaui, M. (2000). Spinoza: poder y libertad. En A. Borón (Comp.), La filosofía política 

moderna. De Hobbes a Marx (pp. 111-141). CLACSO. 

Domínguez, A. (2010). Introducción. En B. Spinoza, Tratado Político (pp. 9-48). Alianza. 

Artículos de revista 

Domínguez, A. (1992). Spinoza y el surgimiento de la democracia. Fragmentos de filosofía, 

(2), 87-106. 

Fernández, G. E. (1996). Articulación crítica de ontología y política en B. Spinoza. Revista de 

Filosofía, 9(15), 97-126. 

Hoyos Sánchez, I. (2012). La ontología naturalista de Spinoza como ontología de la pasión. 

Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 45, 95-122. 

Miranda, C. (1977). Utopía y realismo político en Spinoza. Revista de Filosofía, 15(2), 73-86. 

Muñoz Barquero, E. (1993). Los estoicos antiguos y Spinoza. Revista de Filosofía de Costa 

Rica, (76), 135-140. 

Rubín, A. (2012). Ontología política spinoziana: materialismo y potencia de la multitud. Anales 

del Seminario de Historia de la Filosofía, 29(1), 127-148. 



567 
 

Tatián, D. (1999). Spinoza, impolítico y político. Nombres: revista de filosofía, 9(13-14), 161-

179. 

Tesis y recursos en línea 

Díaz, S. (2009). Spinoza y el cuerpo. Recuperado el 23 de octubre de 2009, de 

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/diaz65.pdf 

Hoyos Sánchez, I. (2011). Naturalismo y pasión en la filosofía de Spinoza. Las fuentes 

antiguas de la teoría spinozista de las pasiones [Tesis doctoral, Universidad de Granada]. 

Digibug. http://digibug.ugr.es/bitstream/10481/19205/1/19954293.pdf 

 

  

  

 

  

  

 

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/diaz65.pdf
http://digibug.ugr.es/bitstream/10481/19205/1/19954293.pdf

