REVISTA CIENTIFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFIA —UNA (ISSN: 2414-8717)
Vol. 22, agosto - diciembre 2025 (2), pp. 466-474

Recibido: 25/10/2025 - Aceptado: 11/12/2025

ARTICULO ORIGINAL

DOI 10.57201/rcff.v22ad2.268

Las Declaraciones de Cambridge y de New York sobre la conciencia en animales no
humanos y su repercusion filoséfica

Daniel Cabrera
invesdan@gmail.com

Universidad Nacional de Asuncién
Facultad de Filosofia

Paraguay

Resumen

La conciencia ha sido a través de los siglos una interrogante para los distintos enfoques tanto
filosoficos como cientificos. Cada disciplina con sus respuestas acrecentd la dimensién
perceptiva e interpretativa de tal fenbmeno. En la actualidad, uno de los descubrimientos
cientificos que ha generado debates radica en que los animales no humanos también poseen
grados de conciencia. Cuestion no ajena a la filosofia pero si novedosa ante las recientes
evidencias cientificas. El presente articulo examina las Declaraciones de Cambridge y de New
York sobre la conciencia en animales no humanos y cémo estas generan un dialogo con
concepciones filosoficas que tienen que ver con este fendmeno. Estudio de método cualitativo,
nivel descriptivo y técnica documental. Se concluye que desde la Declaracion de Cambridge
hubo varios progresos y que estos repercuten en la filosofia, la cual acompafia a las
reflexiones sobre los seres conscientes. Se concluye que las evidencias cientificas sobre la
conciencia en animales no humanos conllevan una trasformacion de marcos filosoficos sobre
la ubicacion del humano en el ecosistema, su relacionamiento entre las especies vivientes y
el repensar en las formas éticas que deben aplicarse ante estos descubrimientos.

Palabras clave: animal, consciencia, declaraciones, filosofia.

466



The Cambridge and New York Declarations on Consciousness in Non-Human Animals
and Their Philosophical Repercussions

Abstract

Consciousness has been a subject of inquiry for various philosophical and scientific
approaches throughout the centuries. Each discipline, with its own answers, has enriched the
perceptual and interpretive understanding of this phenomenon. Currently, one of the scientific
discoveries that has generated debate is that non-human animals also possess degrees of
consciousness. This is not a topic foreign to philosophy, but it is novel in light of recent scientific
evidence. This article examines the Cambridge and New York Declarations on consciousness
in non-human animals and how they engage in dialogue with philosophical conceptions related
to this phenomenon. The study employs a qualitative, descriptive, and documentary approach.
It concludes that since the Cambridge Declaration, there has been significant progress, and
that this progress has had repercussions in philosophy, which continues to reflect on conscious
beings. It is concluded that the scientific evidence on consciousness in hon-human animals
entails a transformation of philosophical frameworks on the place of humans in the ecosystem,
their relationship with living species, and a rethinking of the ethical forms that should be applied
in light of these discoveries.

Keywords: animal, consciousness, statements, philosophy.

467



Presentacion de las Declaraciones

La Declaracion Cambridge fue pronunciada en el Reino Unido el 7 de julio de 2012 en el
Monumento Francis Crick, teniendo como fin presentar los avances y resultados con respecto
a la conciencia en animales no humanos. Firmada por un amplio grupo de neurocientificos
que, basandose en estudios comparativos, afirman que la conciencia no es exclusiva del ser
humano, sino que se extiende a otros animales no humanos. Estos incluyen mamiferos, aves
y algunas especies de invertebrados, teniéndose como ejemplo claro los pulpos. La afirmacion
posee su argumento principal en las similitudes tanto estructurales como funcionales entre el
sistema nervioso del ser humano y los sistemas de las especies mencionadas. Para mayor

detalle de lo expresado en la Declaracion se cita el resumen de la misma:

La ausencia de neocértex no parece impedir que un organismo experimente
estados afectivos. La evidencia convergente indica que los animales no
humanos poseen los sustratos neuroanatdbmicos, neuroquimicos Yy
neurofisiologicos de los estados conscientes, junto con la capacidad de exhibir
conductas intencionales. En consecuencia, la evidencia indica que los
humanos no son los Unicos que poseen los sustratos neuroldgicos que generan
la conciencia. Los animales no humanos, incluyendo todos los mamiferos y
aves, y muchas otras criaturas, incluyendo los pulpos, también poseen estos

sustratos neuroldgicos (Low, 07 de julio del 2012).

Pasado mas de una década, la Declaracion de Nueva York aparece ampliando la perspectiva
de Cambridge. Firmado en fecha 19 de abril del 2024, también un amplio grupo de cientificos
presentan nuevos resultados y evidencias con respecto a la conciencian en animales no
humanos. El documento sostiene que las demostraciones actuales permiten razonablemente
asumir que muchas de las especies de animales no humanos tienen experiencias
conscientes, inclusive cuando la estructura neuronal difiere a la de la humana. El manifiesto
integra criterios mas inclusivos al reconocer que la conciencia como fenémeno puede
manifestarse de diversas maneras. Esta ampliacion del marco de integracion abarca a todos
los vertebrados (incluidos reptiles, anfibios y peces) y muchos especimenes de invertebrados
(incluidos moluscos cefaldpodos, crustaceos decdpodos e insectos) (Andrews et al., 2024).
Ambas Declaraciones poseen repercusiones directas como las descriptas a continuacion.

Se presenta un respaldo cientifico sélido que sostiene la idea de que mamiferos y aves
manifiestan experiencias conscientes. Por lo que no solo reaccionan a su entorno, sino que
perciben y sienten de forma activa. De alli las muchas posibilidades que no solo los mamiferos

y aves puedan manifestar conciencia. Se encuentra una posibilidad creible con la cual otros

468



animales vertebrados e invertebrados como peces, reptiles e incluso insectos también tengan
dicha facultad. Ante tal situacion, existe una responsabilidad ética frente a los nuevos
resultados. Por lo tanto, ignorar es moralmente irresponsable, afectando asi por ejemplo a

industrias alimentarias, el control de plagas u otras investigaciones cientificas.

Diferencias entre ambas Declaraciones

Iniciando con la Declaracion de Cambridge, esta fue firmada por varios cientificos de
especialidades centradas en las neurociencias. Por ejemplo, la lista oficial encabeza el
cientifico Philip Low, Doctor en Neurobiologia Computacional y reconocido investigador sobre
la conciencia, ganador del premio KAVLI a la Investigacion Innovadora en Cerebro y Mente,
del premio 32 Innovaciones que Cambiaran tu Futuro segun la Revista New York Times, entre
otras mas (Laboratorio de Neurobiologia Computacional, 2025). Siguiendo la lista de
cientificos, se encuentra la Dra. Diana Reiss, cientifica especializada en mamiferos marinos,
psicologa cognitiva, profesora y directora de los programas de posgrado en Comportamiento
Animal y Conservacion del Departamento de Psicologia del Hunter College de la Universidad
de la Ciudad de Nueva York (Seashepherd, 2025). Asimismo, David Edelman, conocido por
su trabajo en el establecimiento de un marco tedrico para el estudio de la conciencia en
animales no humanos, posee un posdoctorado neurociencia celular entre otros titulos
(TheThirdWay, 2025). Y otros mas, pero trabajando desde la especialidad de la neurociencia.
Sin embargo, la Declaracion de New York, tiene aval de cientificos de varias ramas, como la
cognitiva, la biologica y la filoséfica. Es necesario resaltar que los autores y firmantes
individuales de dicha declaracion firman a titulo personal, y no en nombre de institucion u
organizacion alguna. Son varios los firmantes del manifiesto, a modo de ejemplo se citan:
Kristin Andrews. Profesor de Filosofia, Catedra de Investigacién de York en Mentes Animales.
Universidad de York. Jonathan Birch. Profesor de Filosofia. Escuela de Economia y Ciencias
Politicas de Londres. Jeff Sebo. Profesor asociado de Estudios Ambientales; Director del
Programa de Mente, Etica y Politica. Universidad de Nueva York. David Chalmers. Catedréatico
Universitario de Filosofia y Neurociencia. Universidad de Nueva York (Andrews et al., 2024).
Entre muchos mas cientificos de ramas diversas. Es posible concluir en este punto que el
avance se dio en la profundizacion de los resultados, mayor nimero de investigaciones y la
ampliacion a otras disciplinas a parte de la neurociencias. Existe un enfoque mas
interdisciplinario.

En cuanto al propésito, se puede destacar que la de Cambridge esta mas enfocada al
reconocimiento de que los animales no humanos poseen conciencia, con ello especificando
gue los humanos no son los Unicos con dicha facultad. La de New York también aparte de lo

citado en la primera declaracién afiade un posicionamiento ético, demandando asi asumir una

469



postura ética en consideracion a la posibilidad de conciencia en un espectro mas amplio en
distintas especies. Por dicha razén es aceptable subrayar que la Declaracion de Cambridge
es un planteamiento ontolégico al igual que el de New York, aunque esta Ultima responde
asimismo a una propuesta de aplicacion ética y politica. Dando cierre a este punto, la de
Cambridge posee un matiz mas declarativo, consistente en afirmar cientificamente que la
facultad de la conciencia no es exclusiva del ser humano; la de New York agrega el acento
preventivo y normativo, orientando a distinguir el riesgo de ignorar la conciencia en animales
no humanos.

Las categorias, 0 mas explicitamente el marco categorial de referencia en el cual se basa el
manifiesto de Cambridge, integra a especies catalogas principalmente en mamiferos, aves,
pulpos y algunos invertebrados. La de New York peces, reptiles, anfibios, moluscos
cefaldpodos, insectos, etc. Por lo cual, el rango de investigacion en especies se amplia. En
cuanto a la extensién de los escritos ambos son breves, técnicos y concisos. Si la de New
York es mas breve pero con la diferencia que ofrece materiales explicativos en la pagina oficial

de la Declaracion.

Incidencias en el campo de la filosofia

Ambas Declaraciones repercuten en las disciplinas filoséficas como lo son la filosofia de la
naturaleza, la filosofia de la mente y la ética.

Filosofia de la naturaleza: En esta area lo principal de las Declaraciones es que da al ser
humano una nueva ubicacion entre los seres vivos. Una de las diferencias que poseia el
humano ante las demas especies era la de su facultad de la conciencia, no obstante, ahora
comienza a tener semejanzas con otras especies que manifiestan dicha posibilidad, aunque
en grados capaz muy diferentes. En palabras de Huxley, el péndulo que tiene por extremos la
diferencia e igualdad entre el humano y otros seres vivos ahora se inclina u oscila en este
caso hacia la equivalencia de lo consciente (Huxley, 1967, p.12). Pensadores de la talla como
Hans Jonas sostienen que la vida implica tanto la interioridad como la autoafirmacién: todo
ser vivo posee un “centro” que se esfuerza por mantenerse (Jonas, 1979, p.25). La evidencia
de la conciencia en animales no humanos confirmaria esta linea de pensamiento,
considerando la experiencia como parte del continuo de la vida.

Filosofia de la mente: Tiene un fuerte impacto en comprender qué es la conciencia, sus formas
de manifestarse y su origen. Es claro que en gran parte, por medio de concepciones
evolucionistas, el marco filoséfico que se impone es el del materialismo. Sin embargo, ante
los nuevos descubrimientos se vuelve a abrir espacios que dan cabida a enfoques distintos a
este Ultimo. Por ejemplo, el idealismo analitico de Bernardo Kastrup (Kastrup, 2021). Asi, la

conciencia se torna en un fenémeno que amplifica sus investigaciones y posibles respuestas.

470



El filbsofo Nagel (1974) plantea en este contexto que la conciencia ha de consistir en que hay
algo que es ser un organismo (p.440). Esto implicaria el reconocimiento de la imposibilidad
de reducir en su totalidad la experiencia a procesos meramente fisicos. Chalmers (1996)
refuerza tal problema al formular la distincién entre lo que considera el problema duro de la
conciencia (la experiencia subjetiva) y los problemas funcionales (neurocientificos). Es obvio
qgue las declaraciones no resuelven el dilema planteado por Chalmers, pero extiende el
alcance a otros seres vivos, haciéndonos preguntar: ¢ qué tipos de experiencias entonces son
posibles? El cientifico y fildsofo Dennett (1991), por el contrario, busca explicar el fenébmeno
de la conciencia como un producto de procesos neuronales y computacionales distribuidos,
alejandose asi de Chalmers.

Filosofia ética: En este caso, las éticas y sus moralidades estaban netamente centrados en el
ser humano y su actuacién ante el entorno. Pero con la evidencia de conciencia en animales
no humanos, se abre todo un campo en el cual trabajar, repercutiendo claro a distancias como
las farmacéuticas, industrias de productos comestibles e incluso los tipos de comportamiento
y reglamentaciones ante situaciones que involucren animales no humanos. A modo de
sintesis, la conciencia en animales no humanos inciden en lo ontolégico, lo epistemolégico y
lo ético.

En lo ontolégico, la de Cambridge se fundamenta desde la neurociencia elemental, en el cual
la conciencia es atribuida a animales ho humanos con estructuras cerebrales complejas,
resaltando que no depende netamente del neocoértex. La de New York extiende lo ontoldgico
sugiriendo que la conciencia puede presentarse sin estructuras cerebrales complejas,
abriendo paso a lo plural. Por ende, la propiedad de la conciencia no se encuentra ligada
expresamente a ciertas anatomias especificas estando asi distribuida a multiples formas de
vida.

Desde lo epistemolégico, la del 2012 se sustenta en lo que cominmente se denomina
epistemologia de la evidencia directa, o en otras palabras, al tipo de conocimiento justificado
en gran parte por las constataciones concisas desde observaciones y experimentaciones. Los
primeros pasos de esta fundamentacién mas contemporanea lo da Roderick M. Chisholm
(1989) en su obra “Theory of Knowledge” (p.39), como también Klimovsky (1997) al explicarlo
a través de los conceptos como base empirica epistemoldgica y base empirica metodolégica
(p.38). Estas evidencias directas se demuestran en las conductas intencionales, respuestas
adaptativas, etcétera. La de 2024, sin embargo, presenta un modelo epistemoldgico
precautorio, que se entiende como una orientacion epistémica centrada en la gestion de
riesgos ante incertidumbres cientificas, de dicha forma priorizando la prevencion de dafios
sobre alguna falta de certeza cientifica. Esta epistemologia se justifica desde el principio de
precaucion, abordado por autores como Onat Ozgiir (2020) en su articulo “Precautionary

Principle as an Epistemological Problem - is It Protecting or Paralyzing?” o en el articulo de

471



Lee Elkin (2021) “The Precautionary Principle and Expert Disagreement”. Con esto se
reconoce que, aunque la evidencia no sea concluyente, el solo hecho de una posibilidad
razonable de conciencia en una especie es razonable actuar con responsabilidad.

Con respecto a lo ético, la de Cambridge, acorde a lo expresado en renglones anteriores,
expone de manera implicita la concepcion ética. Se sugiere que si se tienen evidencias de
conciencia en animales no humano estos deben ser tratados con consideracién moral. New
York lo declara de manera explicita, detallando en uno de sus puntos la importancia de tener
consideraciones morales ante los animales no humanos. Por lo que se infiere que el primer
manifiesto el animal no humano es identificado como otro ser que comparte capacidades
cognitivas. En el segundo manifiesto el animal no humano es distinguido como sujeto moral
potencial, en otros términos, un ser con potenciales derechos precautorios desde bases

éticas.

Discusion

Ambas declaraciones demuestran que la ciencia sigue vinculada a la filosofia, teniendo como
elemento central de estudio a la conciencia. De esto surgen varias interrogantes, tomando
algunos ejemplos: ¢ Debera la ciencia mas adelante prestar atencion a otras teorias filoséficas
no materialistas? ¢El hecho que animales no humanos tengan conciencia fortalece la
concepcion del evolucionismo o la modificard como acontecié con las primeras posturas
darwinianas? ¢ Llegara la ciencia a un techo con lo cual debera ir cambiando estructuras de

sus paradigmas o dejar algunas respuestas netamente a la filosofia?

Conclusion

Ambas declaraciones son de suma importancia a fin de comprender que los animales no
humanos tienen la facultad de conciencia, sea este en grados diferentes o desde
exteriorizaciones diversas. Siendo la primera la de Cambridge, esta genera un impacto desde
lo cientifico a lo filoséfico. Afios transcurridos la de New York amplia el campo a través del
espectro de especies reconocidas con la potencialidad de la conciencia. Gran parte de estas
investigaciones repercuten de manera directa a la concepcion de lo antropocéntrico, cuando
en sus variables identificaba al ser humano como la Unica especie con tales capacidades.
Ademas, redefine otros conceptos como inteligencia, percepcion, moral y a la misma
conciencia abriendo asi nuevas perspectivas a disciplinas filosoficas como la teoria del
conocimiento, la ontologia y la ética. La comparacion realizada permite distinguir que hubo un

avance desde la Declaracion de Cambridge a la de New York, entendiéndose que el avance

472



no conlleva la exclusion de los preceptos determinados en la del 2012, sino que extiende las

evidencias e interpretaciones a otras especies y campos de estudio.

Referencias

Andrews, K., Birch, J., Sebo, J., Sims, T., et al. (2024). The New York Declaration on Animal

Consciousness.

https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration?authuser=0

Andrews, K., Birch, J., Sebo, J., & Sims, T. (2024). Background to the New York Declaration

on Animal Consciousness. www.nydeclaration.com

Chalmers, D. J. (1996). The conscious mind: In search of a fundamental theory. New York:

Oxford University Press.

Chisholm, R.M. (1989). Theory of Knowledge. Prentice-Hall International Editions.

Dennett, D. C. (1991). Consciousness explained. Boston: Little. Brown and Company.

Elkin, L. (2023). The Precautionary Principle and Expert Disagreement. Erkenntnis, 88(6),
2717-2726. https://philpapers.org/rec/ELKTPP

Laboratorio de Neurobiologia Computacional. (2025). Philip Low.
https://cnl.salk.edu/~philip/Philip Low Resume.pdf

Low, P., Phillips, C.J.C., et al. (2012). Declaracién de Cambridge sobre la conciencia. Animal

Ethics. https://www.animal-ethics.org/declaracion-consciencia-cambridge/

Huxley, J. (1967). La originalidad del hombre. Buenos Aires: Ediciones Siglo Veinte.

Jonas, H. (1979). El principio vida: Hacia una biologia filoséfica. Madrid: Trotta.

Kastrup, Bernardo. (2021) ¢ Por qué el materialismo es un embuste? Editorial Atalanta.

Klimovsky, G. (1997). Las desventuras del conocimiento cientifico. Una introduccion a la

epistemologia. A-Z Editora S.A.

473


https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration?authuser=0
http://www.nydeclaration.com/
https://philpapers.org/rec/ELKTPP
https://cnl.salk.edu/~philip/Philip_Low_Resume.pdf
https://www.animal-ethics.org/declaracion-consciencia-cambridge/

Nagel, T. (1974). What is it like to be a bat? The Philosophical Review. 83(4), 435-450.

Ozgir, O. (2020). Precautionary Principle as an Epistemological Problem - is It Protecting or
Paralyzing? Felsefe Dlnyasi, 72, 255—-268. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-
file/1078466

Seashepherd. (2025). Dra. Diana Reiss. https://seashepherd.org/our-team/dr-diana-reiss/

TheThirdWay. (2025). David B. Edelman.
https://www.thethirdwayofevolution.com/people/view/david-b.-edelman

474


https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1078466
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1078466
https://seashepherd.org/our-team/dr-diana-reiss/
https://www.thethirdwayofevolution.com/people/view/david-b.-edelman

