
466 
 

REVISTA CIENTÍFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFÍA –UNA (ISSN: 2414-8717)  
Vol. 22, agosto - diciembre 2025 (2), pp. 466-474 

Recibido: 25/10/2025 - Aceptado: 11/12/2025 
ARTÍCULO ORIGINAL 

DOI 10.57201/rcff.v22ad2.268 
 

Las Declaraciones de Cambridge y de New York sobre la conciencia en animales no 
humanos y su repercusión filosófica 

 
Daniel Cabrera 

invesdan@gmail.com  
Universidad Nacional de Asunción 

Facultad de Filosofía 
Paraguay 

 
Resumen 
La conciencia ha sido a través de los siglos una interrogante para los distintos enfoques tanto 
filosóficos como científicos. Cada disciplina con sus respuestas acrecentó la dimensión 
perceptiva e interpretativa de tal fenómeno. En la actualidad, uno de los descubrimientos 
científicos que ha generado debates radica en que los animales no humanos también poseen 
grados de conciencia. Cuestión no ajena a la filosofía pero sí novedosa ante las recientes 
evidencias científicas. El presente artículo examina las Declaraciones de Cambridge y de New 
York sobre la conciencia en animales no humanos y cómo estas generan un diálogo con 
concepciones filosóficas que tienen que ver con este fenómeno. Estudio de método cualitativo, 
nivel descriptivo y técnica documental. Se concluye que desde la Declaración de Cambridge 
hubo varios progresos y que estos repercuten en la filosofía, la cual acompaña a las 
reflexiones sobre los seres conscientes. Se concluye que las evidencias científicas sobre la 
conciencia en animales no humanos conllevan una trasformación de marcos filosóficos sobre 
la ubicación del humano en el ecosistema, su relacionamiento entre las especies vivientes y 
el repensar en las formas éticas que deben aplicarse ante estos descubrimientos.  
Palabras clave: animal, consciencia, declaraciones, filosofía. 
 
 
 
  



467 
 

The Cambridge and New York Declarations on Consciousness in Non-Human Animals 
and Their Philosophical Repercussions 

 
 
Abstract 
Consciousness has been a subject of inquiry for various philosophical and scientific 
approaches throughout the centuries. Each discipline, with its own answers, has enriched the 
perceptual and interpretive understanding of this phenomenon. Currently, one of the scientific 
discoveries that has generated debate is that non-human animals also possess degrees of 
consciousness. This is not a topic foreign to philosophy, but it is novel in light of recent scientific 
evidence. This article examines the Cambridge and New York Declarations on consciousness 
in non-human animals and how they engage in dialogue with philosophical conceptions related 
to this phenomenon. The study employs a qualitative, descriptive, and documentary approach. 
It concludes that since the Cambridge Declaration, there has been significant progress, and 
that this progress has had repercussions in philosophy, which continues to reflect on conscious 
beings. It is concluded that the scientific evidence on consciousness in non-human animals 
entails a transformation of philosophical frameworks on the place of humans in the ecosystem, 
their relationship with living species, and a rethinking of the ethical forms that should be applied 
in light of these discoveries. 
Keywords: animal, consciousness, statements, philosophy. 
 

 
 

  



468 
 

Presentación de las Declaraciones 

 

La Declaración Cambridge fue pronunciada en el Reino Unido el 7 de julio de 2012 en el 

Monumento Francis Crick, teniendo como fin presentar los avances y resultados con respecto 

a la conciencia en animales no humanos. Firmada por un amplio grupo de neurocientíficos 

que, basándose en estudios comparativos, afirman que la conciencia no es exclusiva del ser 

humano, sino que se extiende a otros animales no humanos. Estos incluyen mamíferos, aves 

y algunas especies de invertebrados, teniéndose como ejemplo claro los pulpos. La afirmación 

posee su argumento principal en las similitudes tanto estructurales como funcionales entre el 

sistema nervioso del ser humano y los sistemas de las especies mencionadas. Para mayor 

detalle de lo expresado en la Declaración se cita el resumen de la misma:  

  

La ausencia de neocórtex no parece impedir que un organismo experimente 

estados afectivos. La evidencia convergente indica que los animales no 

humanos poseen los sustratos neuroanatómicos, neuroquímicos y 

neurofisiológicos de los estados conscientes, junto con la capacidad de exhibir 

conductas intencionales. En consecuencia, la evidencia indica que los 

humanos no son los únicos que poseen los sustratos neurológicos que generan 

la conciencia. Los animales no humanos, incluyendo todos los mamíferos y 

aves, y muchas otras criaturas, incluyendo los pulpos, también poseen estos 

sustratos neurológicos (Low, 07 de julio del 2012).  

 

Pasado más de una década, la Declaración de Nueva York aparece ampliando la perspectiva 

de Cambridge. Firmado en fecha 19 de abril del 2024, también un amplio grupo de científicos 

presentan nuevos resultados y evidencias con respecto a la conciencian en animales no 

humanos. El documento sostiene que las demostraciones actuales permiten razonablemente 

asumir que muchas de las especies de animales no humanos tienen experiencias 

conscientes, inclusive cuando la estructura neuronal difiere a la de la humana. El manifiesto 

integra criterios más inclusivos al reconocer que la conciencia como fenómeno puede 

manifestarse de diversas maneras. Esta ampliación del marco de integración abarca a todos 

los vertebrados (incluidos reptiles, anfibios y peces) y muchos especímenes de invertebrados 

(incluidos moluscos cefalópodos, crustáceos decápodos e insectos) (Andrews et al., 2024).  

Ambas Declaraciones poseen repercusiones directas como las descriptas a continuación. 

Se presenta un respaldo científico sólido que sostiene la idea de que mamíferos y aves 

manifiestan experiencias conscientes. Por lo que no solo reaccionan a su entorno, sino que 

perciben y sienten de forma activa. De allí las muchas posibilidades que no solo los mamíferos 

y aves puedan manifestar conciencia. Se encuentra una posibilidad creíble con la cual otros 



469 
 

animales vertebrados e invertebrados como peces, reptiles e incluso insectos también tengan 

dicha facultad. Ante tal situación, existe una responsabilidad ética frente a los nuevos 

resultados. Por lo tanto, ignorar es moralmente irresponsable, afectando así por ejemplo a 

industrias alimentarias, el control de plagas u otras investigaciones científicas. 

 

Diferencias entre ambas Declaraciones 

 

Iniciando con la Declaración de Cambridge, esta fue firmada por varios científicos de 

especialidades centradas en las neurociencias. Por ejemplo, la lista oficial encabeza el 

científico Philip Low, Doctor en Neurobiología Computacional y reconocido investigador sobre 

la conciencia, ganador del premio KAVLI a la Investigación Innovadora en Cerebro y Mente, 

del premio 32 Innovaciones que Cambiarán tu Futuro según la Revista New York Times, entre 

otras más (Laboratorio de Neurobiología Computacional, 2025). Siguiendo la lista de 

científicos, se encuentra la Dra. Diana Reiss, científica especializada en mamíferos marinos, 

psicóloga cognitiva, profesora y directora de los programas de posgrado en Comportamiento 

Animal y Conservación del Departamento de Psicología del Hunter College de la Universidad 

de la Ciudad de Nueva York (Seashepherd, 2025). Asimismo, David Edelman, conocido por 

su trabajo en el establecimiento de un marco teórico para el estudio de la conciencia en 

animales no humanos, posee un posdoctorado neurociencia celular entre otros títulos 

(TheThirdWay, 2025). Y otros más, pero trabajando desde la especialidad de la neurociencia.  

Sin embargo, la Declaración de New York, tiene aval de científicos de varias ramas, como la 

cognitiva, la biológica y la filosófica. Es necesario resaltar que los autores y firmantes 

individuales de dicha declaración firman a título personal, y no en nombre de institución u 

organización alguna. Son varios los firmantes del manifiesto, a modo de ejemplo se citan: 

Kristin Andrews. Profesor de Filosofía, Cátedra de Investigación de York en Mentes Animales. 

Universidad de York. Jonathan Birch. Profesor de Filosofía. Escuela de Economía y Ciencias 

Políticas de Londres. Jeff Sebo. Profesor asociado de Estudios Ambientales; Director del 

Programa de Mente, Ética y Política. Universidad de Nueva York. David Chalmers. Catedrático 

Universitario de Filosofía y Neurociencia. Universidad de Nueva York (Andrews et al., 2024). 

Entre muchos más científicos de ramas diversas. Es posible concluir en este punto que el 

avance se dio en la profundización de los resultados, mayor número de investigaciones y la 

ampliación a otras disciplinas a parte de la neurociencias. Existe un enfoque más 

interdisciplinario. 

En cuanto al propósito, se puede destacar que la de Cambridge está más enfocada al 

reconocimiento de que los animales no humanos poseen conciencia, con ello especificando 

que los humanos no son los únicos con dicha facultad. La de New York también aparte de lo 

citado en la primera declaración añade un posicionamiento ético, demandando así asumir una 



470 
 

postura ética en consideración a la posibilidad de conciencia en un espectro más amplio en 

distintas especies. Por dicha razón es aceptable subrayar que la Declaración de Cambridge 

es un planteamiento ontológico al igual que el de New York, aunque esta última responde 

asimismo a una propuesta de aplicación ética y política. Dando cierre a este punto, la de 

Cambridge posee un matiz más declarativo, consistente en afirmar científicamente que la 

facultad de la conciencia no es exclusiva del ser humano; la de New York agrega el acento 

preventivo y normativo, orientando a distinguir el riesgo de ignorar la conciencia en animales 

no humanos. 

Las categorías, o más explícitamente el marco categorial de referencia en el cual se basa el 

manifiesto de Cambridge, integra a especies catalogas principalmente en mamíferos, aves, 

pulpos y algunos invertebrados. La de New York peces, reptiles, anfibios, moluscos 

cefalópodos, insectos, etc. Por lo cual, el rango de investigación en especies se amplía. En 

cuanto a la extensión de los escritos ambos son breves, técnicos y concisos. Sí la de New 

York es más breve pero con la diferencia que ofrece materiales explicativos en la página oficial 

de la Declaración. 

 

Incidencias en el campo de la filosofía 

 

Ambas Declaraciones repercuten en las disciplinas filosóficas como lo son la filosofía de la 

naturaleza, la filosofía de la mente y la ética.  

Filosofía de la naturaleza: En esta área lo principal de las Declaraciones es que da al ser 

humano una nueva ubicación entre los seres vivos. Una de las diferencias que poseía el 

humano ante las demás especies era la de su facultad de la conciencia, no obstante, ahora 

comienza a tener semejanzas con otras especies que manifiestan dicha posibilidad, aunque 

en grados capaz muy diferentes. En palabras de Huxley, el péndulo que tiene por extremos la 

diferencia e igualdad entre el humano y otros seres vivos ahora se inclina u oscila en este 

caso hacia la equivalencia de lo consciente (Huxley, 1967, p.12).  Pensadores de la talla como 

Hans Jonas sostienen que la vida implica tanto la interioridad como la autoafirmación: todo 

ser vivo posee un “centro” que se esfuerza por mantenerse (Jonas, 1979, p.25). La evidencia 

de la conciencia en animales no humanos confirmaría esta línea de pensamiento, 

considerando la experiencia como parte del continuo de la vida. 

Filosofía de la mente: Tiene un fuerte impacto en comprender qué es la conciencia, sus formas 

de manifestarse y su origen. Es claro que en gran parte, por medio de concepciones 

evolucionistas, el marco filosófico que se impone es el del materialismo. Sin embargo, ante 

los nuevos descubrimientos se vuelve a abrir espacios que dan cabida a enfoques distintos a 

este último. Por ejemplo, el idealismo analítico de Bernardo Kastrup (Kastrup, 2021). Así, la 

conciencia se torna en un fenómeno que amplifica sus investigaciones y posibles respuestas. 



471 
 

El filósofo Nagel (1974) plantea en este contexto que la conciencia ha de consistir en que hay 

algo que es ser un organismo (p.440). Esto implicaría el reconocimiento de la imposibilidad 

de reducir en su totalidad la experiencia a procesos meramente físicos. Chalmers (1996) 

refuerza tal problema al formular la distinción entre lo que considera el problema duro de la 

conciencia (la experiencia subjetiva) y los problemas funcionales (neurocientíficos). Es obvio 

que las declaraciones no resuelven el dilema planteado por Chalmers, pero extiende el 

alcance a otros seres vivos, haciéndonos preguntar: ¿qué tipos de experiencias entonces son 

posibles? El científico y filósofo Dennett (1991), por el contrario, busca explicar el fenómeno 

de la conciencia como un producto de procesos neuronales y computacionales distribuidos, 

alejándose así de Chalmers.  

Filosofía ética: En este caso, las éticas y sus moralidades estaban netamente centrados en el 

ser humano y su actuación ante el entorno. Pero con la evidencia de conciencia en animales 

no humanos, se abre todo un campo en el cual trabajar, repercutiendo claro a distancias como 

las farmacéuticas, industrias de productos comestibles e incluso los tipos de comportamiento 

y reglamentaciones ante situaciones que involucren animales no humanos. A modo de 

síntesis, la conciencia en animales no humanos inciden en lo ontológico, lo epistemológico y 

lo ético.  

En lo ontológico, la de Cambridge se fundamenta desde la neurociencia elemental, en el cual 

la conciencia es atribuida a animales no humanos con estructuras cerebrales complejas, 

resaltando que no depende netamente del neocórtex. La de New York extiende lo ontológico 

sugiriendo que la conciencia puede presentarse sin estructuras cerebrales complejas, 

abriendo paso a lo plural. Por ende, la propiedad de la conciencia no se encuentra ligada 

expresamente a ciertas anatomías específicas estando así distribuida a múltiples formas de 

vida. 

Desde lo epistemológico, la del 2012 se sustenta en lo que comúnmente se denomina 

epistemología de la evidencia directa, o en otras palabras, al tipo de conocimiento justificado 

en gran parte por las constataciones concisas desde observaciones y experimentaciones. Los 

primeros pasos de esta fundamentación más contemporánea lo da Roderick M. Chisholm 

(1989) en su obra “Theory of Knowledge” (p.39), como también Klimovsky (1997) al explicarlo 

a través de los conceptos como base empírica epistemológica y base empírica metodológica 

(p.38). Estas evidencias directas se demuestran en las conductas intencionales, respuestas 

adaptativas, etcétera. La de 2024, sin embargo, presenta un modelo epistemológico 

precautorio, que se entiende como una orientación epistémica centrada en la gestión de 

riesgos ante incertidumbres científicas, de dicha forma priorizando la prevención de daños 

sobre alguna falta de certeza científica. Esta epistemología se justifica desde el principio de 

precaución, abordado por autores como Onat Özgür (2020) en su artículo “Precautionary 

Principle as an Epistemological Problem - is It Protecting or Paralyzing?” o en el artículo de 



472 
 

Lee Elkin (2021) “The Precautionary Principle and Expert Disagreement”. Con esto se 

reconoce que, aunque la evidencia no sea concluyente, el solo hecho de una posibilidad 

razonable de conciencia en una especie es razonable actuar con responsabilidad. 

Con respecto a lo ético, la de Cambridge, acorde a lo expresado en renglones anteriores, 

expone de manera implícita la concepción ética. Se sugiere que si se tienen evidencias de 

conciencia en animales no humano estos deben ser tratados con consideración moral. New 

York lo declara de manera explícita, detallando en uno de sus puntos la importancia de tener 

consideraciones morales ante los animales no humanos. Por lo que se infiere que el primer 

manifiesto el animal no humano es identificado como otro ser que comparte capacidades 

cognitivas. En el segundo manifiesto el animal no humano es distinguido como sujeto moral 

potencial, en otros términos, un ser con potenciales derechos precautorios desde bases 

éticas. 

 

 

Discusión 

Ambas declaraciones demuestran que la ciencia sigue vinculada a la filosofía, teniendo como 

elemento central de estudio a la conciencia. De esto surgen varias interrogantes, tomando 

algunos ejemplos: ¿Deberá la ciencia más adelante prestar atención a otras teorías filosóficas 

no materialistas? ¿El hecho que animales no humanos tengan conciencia fortalece la 

concepción del evolucionismo o la modificará como aconteció con las primeras posturas 

darwinianas? ¿Llegará la ciencia a un techo con lo cual deberá ir cambiando estructuras de 

sus paradigmas o dejar algunas respuestas netamente a la filosofía? 

 

 

Conclusión 

Ambas declaraciones son de suma importancia a fin de comprender que los animales no 

humanos tienen la facultad de conciencia, sea este en grados diferentes o desde 

exteriorizaciones diversas. Siendo la primera la de Cambridge, esta genera un impacto desde 

lo científico a lo filosófico. Años transcurridos la de New York amplía el campo a través del 

espectro de especies reconocidas con la potencialidad de la conciencia. Gran parte de estas 

investigaciones repercuten de manera directa a la concepción de lo antropocéntrico, cuando 

en sus variables identificaba al ser humano como la única especie con tales capacidades. 

Además, redefine otros conceptos como inteligencia, percepción, moral y a la misma 

conciencia abriendo así nuevas perspectivas a disciplinas filosóficas como la teoría del 

conocimiento, la ontología y la ética. La comparación realizada permite distinguir que hubo un 

avance desde la Declaración de Cambridge a la de New York, entendiéndose que el avance 



473 
 

no conlleva la exclusión de los preceptos determinados en la del 2012, sino que extiende las 

evidencias e interpretaciones a otras especies y campos de estudio. 

 

 

Referencias  

 

Andrews, K., Birch, J., Sebo, J., Sims, T., et al. (2024). The New York Declaration on Animal 

Consciousness. 

https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration?authuser=0  

 

Andrews, K., Birch, J., Sebo, J., & Sims, T. (2024). Background to the New York Declaration 

on Animal Consciousness. www.nydeclaration.com  

 

Chalmers, D. J. (1996). The conscious mind: In search of a fundamental theory. New York: 

Oxford University Press.  

 

Chisholm, R.M. (1989). Theory of Knowledge. Prentice-Hall International Editions. 

 

Dennett, D. C. (1991). Consciousness explained. Boston: Little. Brown and Company. 

 

Elkin, L. (2023). The Precautionary Principle and Expert Disagreement. Erkenntnis, 88(6), 

2717–2726. https://philpapers.org/rec/ELKTPP   

 

Laboratorio de Neurobiología Computacional. (2025). Philip Low. 

https://cnl.salk.edu/~philip/Philip_Low_Resume.pdf  

 

Low, P., Phillips, C.J.C., et al. (2012). Declaración de Cambridge sobre la conciencia. Animal 

Ethics. https://www.animal-ethics.org/declaracion-consciencia-cambridge/  

 

Huxley, J. (1967). La originalidad del hombre. Buenos Aires: Ediciones Siglo Veinte.   

 

Jonas, H. (1979). El principio vida: Hacia una biología filosófica. Madrid: Trotta. 

 

Kastrup, Bernardo. (2021) ¿Por qué el materialismo es un embuste? Editorial Atalanta.  

 

Klimovsky, G. (1997). Las desventuras del conocimiento científico. Una introducción a la 

epistemología. A-Z Editora S.A.  

https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/declaration?authuser=0
http://www.nydeclaration.com/
https://philpapers.org/rec/ELKTPP
https://cnl.salk.edu/~philip/Philip_Low_Resume.pdf
https://www.animal-ethics.org/declaracion-consciencia-cambridge/


474 
 

 

Nagel, T. (1974). What is it like to be a bat? The Philosophical Review. 83(4), 435–450. 

 

Özgür, O. (2020). Precautionary Principle as an Epistemological Problem - is It Protecting or 

Paralyzing? Felsefe Dünyası, 72, 255–268. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-

file/1078466  

 

Seashepherd. (2025). Dra. Diana Reiss. https://seashepherd.org/our-team/dr-diana-reiss/  

 

TheThirdWay. (2025). David B. Edelman.  

https://www.thethirdwayofevolution.com/people/view/david-b.-edelman  

 

 

 

 

 

 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1078466
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1078466
https://seashepherd.org/our-team/dr-diana-reiss/
https://www.thethirdwayofevolution.com/people/view/david-b.-edelman

