
5 
 

REVISTA CIENTÍFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFÍA –UNA (ISSN: 2414-8717)  
Vol. 22, agosto - diciembre 2025 (2), pp. 5-12 
Recibido: 12/10/2025 - Aceptado: 11/12/2025 

ENSAYO 
DOI 10.57201/rcff.v22ad2.e10 

 
 

El pantopismo de los humanos bicéfalos 
 

César Zapata Cerezo 
csrzapata@gmail.com 

Universidad Jesuita del Paraguay 
                                                              Facultad de Humanidades 

Paraguay 
 

Resumen  
El pantopismo, es un neologismo, construido etimológicamente a partir de los vocablos 
griegos; Pan, que significa: todo, totalidad y Pistis, que alude a la voluntad de creer, de tener 
fe o confianza en alguna teoría, doctrina o conjunto de ideas. El objetivo de dicho término es 
apuntar a una zona conceptual que visibilice la actitud de una gran parte de seres humanos 
que tienden a creer en una teoría, ideología o doctrina, sin investigar  acerca del rigor de sus 
fundamentos. 
La pertinencia de reflexionar acerca de la actitud pantopista, resulta de la observación de 
fenómenos como el nihilismo, la posverdad o las llamadas corrientes conspiranóicas, que 
ocurren en la actualidad global de la cultura y que impactan negativamente en las 
interrelaciones entre los diversos grupos sociales. 
Los objetivos de este escrito son los siguientes: conceptuar lo más claramente posible dicho 
fenómeno, proponer algunos escenarios actuales que sirvan como elementos de análisis para 
entender su emergencia en el contexto global y por último: trazar en líneas generales, para 
un posterior desarrollo más concienzudo, un análisis ontológico del fenómeno, necesario para 
comprender filosóficamente “el problema de la verdad” que implica el pantopismo. 
Palabras Claves: pantopismo, escenarios epistémicos, nihilismo, voluntad de verdad. 
  



6 
 

The pantopism of the two-headed humans 
 
Abstract 
Pantopism is a neologism etymologically constructed from the Greek words Pan, meaning “all” 
or “totality,” and Pistis, which refers to the will to believe, to have faith or confidence in a 
doctrine or set of ideas. The purpose of this term is to designate a conceptual field that makes 
visible the attitude of a large portion of human beings who tend to believe in a theory, ideology, 
or doctrine without inquiring into the rigor of its foundations. 
The relevance of reflecting on the pantopist attitude arises from the observation of phenomena 
such as nihilism, post-truth, and the so-called conspiratorial movements, which occur in the 
current global cultural context and negatively affect the interrelations among diverse social 
groups. 
The objectives of this paper are to conceptualize this phenomenon as clearly as possible, to 
propose certain contemporary scenarios that may serve as analytical elements for 
understanding its emergence within the global context, and, finally, to outline the general lines 
for a subsequent ontological analysis necessary to philosophically comprehend “the problem 
of truth” implied by pantopism. 
Keywords: pantopism, epistemic scenarios, nihilism, will to truth. 
 

  



7 
 

El pantopismo de los humanos bicéfalos 

Parece imposible que alguien pueda creer que la tierra es un disco plano y que el sol es más 

pequeño que este planeta, o que Hitler está vivo y habita en la Antártida, o que el sutil, pero 

implacable  avance de los extraterrestres reptilianos acabará exterminado a los seres 

humanos. No obstante, en la actualidad,  hay un importante número de  personas  que creen 

en estas u otras cosas similares. 

¿Por qué nuestro presente global parece, particularmente, inflamado de teorías que no 

resisten un examen medianamente serio?  Un examen que considere los elementos ganados 

por la ciencia, la historia, la filosofía, en general por el reservorio de saberes que se han 

acumulado y validado en el devenir de la cultura.   

Este escrito comenzará fronterizando dicho fenómeno, posteriormente propondrá algunos 

escenarios para entender su emergencia en el contexto global y por último intentará trazar las 

líneas generales para un posterior análisis ontológico, necesario para comprender 

filosóficamente “el problema de la verdad” que implica.  

Iniciaré la zonificación conceptual del fenómeno desde la orilla del sujeto, para ello se apelará 

al siguiente neologismo: pantopismo, se trata de un término, construido etimológicamente a 

partir de los vocablos griegos; Pan, que significa: todo, totalidad, cualquier cosa y Pistis, que 

alude a la voluntad de creer, de tener fe o confianza en alguna teoría, doctrina o conjunto de 

ideas.  

El objetivo de este concepto es hacer visible la actitud de una gran parte de seres humanos 

que tienden a creer en ideas, sin investigar acerca de la rigurosidad de su fundamento. En 

otras palabras, un individuo es pantopista cuando se entrega a la inclinación de suprimir la 

búsqueda de una coherencia teórica o de fundamentos empíricos, necesarios para validar un 

conjunto de afirmaciones, en su lugar, elige adherir a criterios facilistas y fantasiosos. Todo 

ello, reforzado por el actual contexto global del planeta, un mundo saturado por informaciones 

contradictorias, algoritmos que refuerzan sesgos creados por una recursividad populista y 

discursos que acentúan la emoción esquivando la racionalidad y el sentido común.  

El pantopismo deviene como un fenómeno social, político, psicológico y filosófico de  

magnitud, pues éste, no se limita a la ingenuidad individual, sino que expresa un síntoma 

colectivo de una sociedad hiperconectada pero ontoepistemológicamente  (concepto que 

expresa la  relación entre ser y conocer) fragmentada, donde toda opinión parece equivalente 

y toda verdad parece provisional. 

Pantopismo y Nihilismo 



8 
 

El pantopismo es lo contrario, pero al mismo tiempo equivalente al nihilismo: mientras el 

nihilista no puede creer en nada, el pantopista cree en todo sin jerarquizar; adhiere 

simultáneamente a ideas incompatibles, combinando, por ejemplo, teorías científicas con 

supersticiones o creencias mágicas, sin experimentar conflicto interno alguno. Pero ambos, 

beben del mismo problema ontoepistémico, causado por un debilitamiento en la voluntad por 

acceder a la verdad, pues esta no existe  -problema ontológico- y sí existiera no se puede 

conocer -problema epistémico-. 

Durante el siglo XIX Nietzsche, describe el nihilismo desde dos frentes: uno que se podría 

calificar como ontológico, y que tiene que ver con entender la verdad, en sí misma, no como 

absoluta, sino como   relativa, en tanto depende de la interpretación del sujeto. (Nietzsche 

2018) Todo lo contrario a la arcaica “altheia” (verdad) de los griegos antiguos, aquella que se 

ocultaba tras un velo que el pensamiento tenía que descorrer, es decir descubrir, puesto que 

la verdad como aletheia es independiente al individuo que la capta, no depende de su 

interpretación. El otro frente, más arrimado a la vida individual, que podríamos denominar 

existencial, es el desgate en la voluntad del sujeto que considera que todo es lo mismo, y que 

por lo tanto, da igual creer en esto o lo otro, frente a ello opta por no creer en nada, por lo 

menos, no creerlo como verdad (Nietzsche 2005) 

 

 

La actitud pantopista, acusa el mismo desgaste de la voluntad, la cual elige sin los elementos 

necesarios para discriminar entre lo veraz y lo engañoso, y termina convirtiéndose en una 

creencia degradada, que pone el acento en adherir a algo, ofertado en el mercado de lo 

entrenido, pues resulta más atractivo y fácil que la verdad se decida desde la comodidad de 

las preferencias, o en el mejor de los casos por acuerdo, por convención, como proclamaba 

el antiguo Protágoras en las plazas de Atenas, asumiendo que es el ser humano la medida 

de todas las cosas.  

En términos culturales, el fenómeno pantopista se encastra en la lógica de la posverdad, 

entendida como la subordinación de los hechos objetivos a las emociones y creencias 

personales. En ese sentido, el pantopismo es el correlato psicológico y cultural de la 

posverdad: en tanto disposición afectiva que hace posible su proliferación. 

Ahora bien, la conducta pantopista, desde el punto de vista de la cultural global, tiene, a mi 

modo de ver, una elasticidad que transita, por lo menos sobre tres escenarios posibles, con 

sus correspondientes entremedios, movimientos y complejidades.  



9 
 

Escenarios epistémicos del pantopismo. 

El primero corresponde a  “verdades” que son un carruaje de imaginaciones desbocadas, 

cuyo sustento es prácticamente la anécdota fantasiosa y la superstición, por ejemplo: la 

invasión reptiliana, el complot de los iluninati, la existencia del chupa kabras. Esta topología 

es, quizá la más común e inocente, por lo mismo está constantemente asediada por el 

derrumbe, pues básicamente se sostiene con mentiras fáciles de desenmascarar.  

El segundo corresponde a afirmaciones con un blindaje de verdades y engaños parciales, 

esto las convierte en una especie de crisol con muchos reflejos que batidos en un coctel 

voluptuoso y fácil de digerir, parece estar dotados para confundir y despertar dudas. Ejemplos 

de ello, puede ser, lo que se dijo respecto a la tecnología 5g, o las vacunas para prevenir el 

covid o la afirmación de que el cometa 3I Atlas es tecnología de inteligencia extraterrestre. 

Efectivamente las radiaciones 5g o los componentes de las vacunas pueden ser 

potencialmente peligrosos, o el cometa tecnología extraterrestre,  pero no se puede demostrar 

fehacientemente, ni mucho menos atribuir a un complot organizado capaz de manipular la 

marcha de la historia planetaria o del universo entero.  En definitiva son especulaciones que 

aún no pueden validarse del todo, pero que se objetivan como manipulaciones 

socioemocionales, catalogadas bajo el rótulo de conspiraciones. Esta topología resulta más 

difícil de desmontar y en ciertos individuos pantopistas se transforma en una militancia 

radicalizada capaz de movilizar recursos y lograr un alto nivel de persuasión y agresividad. 

El último escenario, tal vez, el más peligroso, pues se enmascara tras el espíritu positivista 

que impulsa a las ciencias desde el siglo XIX, me refiero a las promesas de los propios saberes 

establecidos y validados, que mediante la especulación, muchas veces inspirada por intereses 

de mercado, nos hablan de lograr la inmortalidad de los seres humanos o la colonización de 

Marte. Peligroso, porque al contrario de los demás escenarios, aquí se trafica con las 

posibilidades más increíblemente creíbles que puede elucubrar el espíritu positivista de los 

saberes.  Pero, el punto es, que no se trata de si suceden o no suceden los hitos prometidos, 

sino que al igual que en el caso anterior, de la manipulación socioemocional con que se 

promocionan, cuan productos de mercado que exceden los límites de lo que es posible 

prometer, en otras palabras, el engaño consiste en que se empeña más de lo que se puede 

cumplir y esto animado con la clara intencionalidad de enajenar a la población con esperanzas 

fallidas o siempre disparadas a un futuro que nunca verán. Este escenario opera como una 

especie de “consuelo metafísico”, como diría, Nietzsche, refiriéndose a la promesa de otro 

mundo –cielo, infierno- que hacen las religiones, o como el “opio” con que la filosofía positivista 

embriaga al pueblo, parafraseando la fórmula de  Marx. Este escenario pretende sembrar 

expectativas sobre el suelo de una esperanza fallida.  



10 
 

Recuerdo, por ejemplo, como a comienzos de los 90, cuando nacía internet, se le 

promocionaba como la herramienta que operaría un cambio cualitativo en la inteligencia y 

socialización de los seres humanos. La red, era la oportunidad para que la humanidad 

amplificara estas capacidades, pues la inteligencia experimentaría una súper nutrición de 

información y los lazos sociales no tendrían fronteras físicas: nuestro mejor amigo podría ser 

perfectamente un danés o japonés contactado en la red. Hoy sabemos que mucho de los 

formatos que circulan por la tela de araña por diversas razones lesionan la inteligencia, incluso 

el componente adictivo de las pantallas, es en sí mismo, peligroso para la socialización y 

algunas capacidades cognitivas. Pero la promesa fue administrada a la población con el 

entusiasmo positivista y la intención  clara de asegurar el consumo a la tecnología, como una 

esperanza para evolucionar o adquirir algún tipo de destreza que genere  ganancias. Creer 

en estas promesas claramente intencionadas a manipular las subjetividades, también 

corresponde a un espíritu que coquetea con el pantopismo.  

 

 

El estatus ontológico de la verdad 

En términos filosóficos la emergencia relativamente masiva del pantopismo, exige volver a 

pensar en el concepto y la posibilidad misma de la verdad, lo cual implica una reflexión acerca 

de la noción del absoluto. 

Para los insignes filósofos griegos que en la antigüedad se enfrentaban épicamente con el 

problema del origen del universo, la verdad (aletheia) era una institución cuya existencia no 

sólo era indudable, sino que correspondía a la conquista más alta de la inteligencia humana, 

la verdad existe, se descubre, ella, está cubierta de un velo, del velo de la ignorancia para 

Sócrates, del velo de la apariencia para Parménides y Platón, pero la inteligencia puede 

descubrirla, escuchando el logos, como Heráclito o acercándose al mundo de las ideas como 

Platón. En pocas palabras: la verdad existe y la inteligencia humana la puede descubrir.   

Pero, en nuestros tiempos, la verdad apenas intenta sobrevivir  en un contexto donde la 

autoridad epistemológica tradicional se ha diluido. La Ilustración había prometido que la razón 

emanciparía a la humanidad del dogma, pero el desencanto moderno, acentuado por las 

guerras, el nihilismo y la fragmentación de las verdades religiosas y científicas, dejó un vacío. 

Friedrich Nietzsche ya había advertido en el siglo XIX que “Dios ha muerto”, es decir, que los 

absolutos como fuentes  donadoras de sentido habían colapsado.   



11 
 

La posmodernidad, dejó de apostar por la unicidad del Ser, necesaria para construir sistemas 

de validación que dejen fuera gran parte de la relatividad, y se inclinó por la diversidad de los 

entes con su eclosión de verdades culturales y temporales.  

Este giro posmoderno, fue muy importante, sobre todo en Latinoamérica, pues abonó el 

terreno teórico para decapitar las horrendas dictaduras militares que proclamaban un 

absolutismo, mediante el cual las ideas contrarias se criminalizaban, cualquier intento por 

desmentir las verdades establecidas, eran castigadas con el exilio, la tortura o el asesinato.  

Pero, no se contaba con que esta explosión de diversidad desembocara en el mar de un 

mercado global de significaciones en donde todas las creencias por absurdas que sean, 

encuentran su público. 

En la era digital, ese vacío de absolutos, fue ocupado por una economía de la atención basada 

en la viralidad. Las redes sociales y los medios de comunicación masiva ofrecen un flujo 

constante de información sin jerarquía epistemológica. De este modo, un estudio científico y 

una teoría conspirativa pueden tener el mismo valor perceptivo en la mente del usuario 

promedio. El resultado es una forma de democratización de la credulidad, donde la verdad 

deja de ser un proceso de verificación racional y se convierte en una opción de consumo 

simbólico. 

El filósofo italiano Maurizio Ferraris, en Posverdad y otros enigmas (2019), señala que la 

posverdad no es la ausencia de verdad, sino su manipulación afectiva mediante los medios 

digitales. El pantopismo, desde esta óptica, es una derivación psicológica de la 

hiperconectividad: el sujeto, saturado de discursos, ya no distingue entre lo verificable y lo 

fabuloso; solo busca coherencia emocional y pertenencia simbólica.  

En tiempos de pantopismo, la tarea del pensamiento crítico consiste en recuperar la diferencia 

entre comprender y creer. No se trata de negar la diversidad de perspectivas, sino de 

restablecer la distinción entre lo posible y lo verificable, entre la experiencia subjetiva y el 

hecho común. Solo así la sociedad global podrá salir de la niebla emocional de la posverdad 

hacia un horizonte donde la razón y la sensibilidad dialoguen sin anularse. 

 

Bibliografía 

Bauman, Zygmunt. Modernidad líquida. Fondo de Cultura Económica, 2003. 
Ferraris, Maurizio. Posverdad y otros enigmas. Alianza Editorial, 2019. 
Lyotard, Jean-François. La condición posmoderna: informe sobre el saber. Cátedra, 1987. 
Nietzsche, Friedrich. Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Alianza Editorial, 1996. 
Nietzsche, Friedrich. Más allá del Bien y el Mal. Preludio de una filosofía del futuro. Alianza 

Editorial 2018.                                                                                                                   



12 
 

Nietzsche Friedrich. Así habló Zaratustra. Un libro para todos y ninguno. Traducción, 
Introducción y notas José Hernández Arias. Valdemar. 2005.                                                     

Nietzsche, Friedrich. Operé complete di F. Nietzsche. Edición de G.Colli y M. Montinari. 
Adelphi 1975- 2008. 

Sibilia, Paula. La intimidad como espectáculo. Fondo de Cultura Económica, 2008. 
Han, Byung-Chul. La sociedad de la transparencia. Herder, 2013.  
Navarro Fuentes, Carlos. Posverdad, medios de comunicación y poder. Un problema para 

las humanidades. Revista comunicación y Hombre. N° 18. 2022 
 


