
565 
 

REVISTA CIENTÍFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFÍA –UNA (ISSN: 2414-8717)  
Vol. 22, agosto - diciembre 2025 (2), pp. 565-587 

Recibido: 07/10/2025 - Aceptado: 29/12/2025 
ARTÍCULO ORIGINAL 

DOI 10.57201/rcff.v22ad2.273 
 

 El contractualismo como fundamento del orden político moderno en  Hobbes, Locke, 
Rousseau y Montesquieu 

                                                                                       
 Faustino Mesa Martínez 

mesafaustino71@gmail.com 
Universidad de Carabobo 

Facultad de Ciencias Jurídicas y  Políticas  
Escuela de Derecho  

Venezuela 
 
Resumen                                         
Hobbes, Locke, Rousseau y Montesquieu suelen ser considerados como pilares del pensamiento 
contractualista, cuyas ideas han influido profundamente en la construcción del orden político 
moderno. Estos autores comparten la idea de que el poder del Estado se origina en un acuerdo 
o pacto social mediante el cual los individuos declinan parte de sus derechos para asegurar la 
convivencia, la libertad y el bienestar colectivo. Mientras Hobbes defendió un poder estatal 
absoluto para garantizar el orden, Locke postuló la limitación de ese poder y la existencia de 
instituciones representativas y divididas en ramas. A su vez, Rousseau se adhirió a la soberanía 
popular y la voluntad general como fundamento del Estado, aunque con un poder colectivo 
amplio. Por su parte, Montesquieu destacó que el poder concentrado tiende al abuso y propuso 
la separación de poderes en tres órganos independientes para preservar la libertad política y 
evitar la tiranía. Estas perspectivas, con sus similitudes y diferencias, contribuyen a la 
comprensión y estructuración de las democracias  contemporáneas, donde la legítima restricción 
y el equilibrio de poderes son esenciales para la protección de los derechos humanos y las 
garantías constitucionales de los gobernados.  
 
Palabras clave: contractualismo, Thomas Hobbes, J. Locke, J.J. Rousseau, Montesquieu.  
  



566 
 

The contractualism as the foundation of the modern political order in Hobbes, Locke, 
Rousseau, and Montesquieu 

 
Abstract 
Hobbes, Locke, Rousseau, and Montesquieu are often considered pillars of contractualist thought, 
whose ideas have profoundly influenced the construction of the modern political order. These 
authors share the idea that state power originates from an agreement or social contract through 
which individuals relinquish part of their rights to ensure coexistence, freedom, and collective well-
being. While Hobbes defended absolute state power to guarantee order, Locke advocated limiting 
that power and the existence of representative institutions divided into branches. Rousseau, in 
turn, adhered to popular sovereignty and the general will as the foundation of the state, albeit with 
broad collective power. Montesquieu emphasized that concentrated power tends to lead to abuse 
and proposed the separation of powers into three independent branches to preserve political 
freedom and prevent tyranny. These perspectives, with their similarities and differences, 
contribute to the understanding and structuring of contemporary democracies, where legitimate 
restraint and balance of powers are essential for protecting human rights and the constitutional 
guarantees of the governed. 
Keywords: contractualism, Thomas Hobbes, J. Locke, J.J. Rousseau, Montesquieu 
  



567 
 

1. -INTRODUCCIÓN 

  

 Durante muchos siglos la filosofía política medieval europea consideraba que la 

naturaleza humana estaba orientada hacia un colectivo moral, en el que se desarrollaban sus 

potenciales, y veía la jerarquía estamental como una realidad inmutable, divina y sustentada en 

el derecho natural. En ese contexto, el contrato social aparecía en dos formas subordinadas a un 

fin comunitario no contractual, sin reconocer sujetos individuales ni voluntades colectivas 

autónomas. Su función era preservar los privilegios estamentales dentro de un orden desigual, 

sin establecer derechos universales ni nuevas formas de poder, otorgando únicamente una 

obediencia condicionada y un derecho limitado a la resistencia contra el príncipe. En cuanto al 

contrato que justificaba la propiedad, se legitimaba la división privada de los bienes comunes, 

divinamente establecidos, como respuesta a la corrupción humana causada por el orgullo, 

egoísmo y codicia, que impedían la apropiación colectiva. Por ello, se entendía que el ser humano 

debía modificar la ley natural divina mediante una ley humana basada en un acuerdo voluntario 

para que cada quien poseyera lo que tomara en su poder. 

 La Reforma no solo impulsó avances científicos y la superación de creencias 

supersticiosas, sino que también provocó una transformación en la teoría política. Mientras que 

en la Edad Media predominaba la Teoría de la Soberanía Divina, que legitimaba el poder absoluto 

del monarca como representante de Dios, el surgimiento de las Teorías del Contrato Social 

planteó un nuevo fundamento para la autoridad estatal: el consentimiento de los gobernados 

(Pérez Luño, 2007; Jiménez Asensio, 2010). Según esta perspectiva, el poder político es un 

acuerdo voluntario entre individuos que ceden parte de su libertad para formar una comunidad 

política, sentando las bases para la separación entre religión y Estado y para el desarrollo del 

Estado moderno basado en la soberanía popular y el gobierno limitado. 

 En ese sentido, el contractualismo moderno, desde el siglo XVII, cuestiona bajo qué 

condiciones la autoridad política que implica una limitación de la libertad individual es legítima. 

Ya no se interesa por las formas específicas de órdenes de dominio preexistentes, sino por la 

legitimidad del poder basada en el concepto de contrato social. La pregunta central es cuándo un 

individuo está obligado a obedecer una norma social coercitiva. Según esta idea, la obligación 

surge si la restricción de la libertad individual está respaldada por reglas estatales que garantizan 

cooperación y restricción, y sólo es legítima si los sujetos sometidos al poder otorgan ese 



568 
 

derecho, dado que fuentes tradicionales de legitimidad como la naturaleza, Dios o la costumbre 

han sido desplazadas.  

 Lo mencionado, abre interrogantes reflexivas acerca de cuáles son las dimensiones 

normativas relacionadas con la teoría del contrato social, que establece de manera explícita el 

vínculo entre el soberano y los súbditos. Esta teoría posiciona al individuo como sujeto de 

derechos y actor legítimo en la esfera política, lo que en su momento generó controversias y fue 

acusado de herejía. Filósofos como Hobbes, Locke, Rousseau y, en gran medida, Montesquieu 

rompieron con la tradición metafísica anterior, promoviendo un análisis de la organización del 

Estado basado en evidencias empíricas y la experimentación. (Fernández, 2002; García de 

Enterría, 1999). En consecuencia, de los principios filosóficos del contractualismo formulados por 

estos autores se derivan diversas posturas sobre la legitimidad y el consentimiento de la 

autoridad, que otorgan a esta teoría una coherencia lógica y unificada para explicar el fenómeno 

estatal. 

 

2.- FUNDAMENTO DEL CONTRACTUALISMO   

 

 Ninguna filosofía política, ni siquiera la contemporánea, puede desligarse completamente 

de las relaciones, problemas, valores, hábitos o prejuicios de su tiempo. En este sentido, el 

contrato, originado en el derecho privado como un acuerdo legal entre partes libres y conscientes 

que rechaza el engaño y la coerción bajo pena de nulidad, sirve como fundamento conceptual 

para el análisis de los problemas y conceptos centrales del pensamiento político moderno. Al 

trasladar este concepto al ámbito público, el contractualismo político se convierte en el acto 

fundamental mediante el cual voluntades independientes y autónomas organizan las relaciones 

sociales y establecen las bases para la adquisición y el ejercicio de la soberanía. Esta idea, lejos 

de ser una simple figura retórica, desafía el modelo paternalista del poder soberano basado en la 

monarquía de derecho divino, al situar al individuo como la piedra angular del poder estatal. 

 Al respecto, opina Fernández (1998), que no había ninguna justificación para el control de 

la vida, el gobierno y la economía por parte de los monarcas. Esto se debe a que la monarquía 

absoluta se basaba en el ideal del derecho divino, por tanto:   



569 
 

  La libertad de los modernos consiste fundamentalmente en los derechos: de no 

estar sometido más que a las leyes, de manifestar las propias opiniones, de escoger un 

oficio y ejercerlo, de propiedad, de tránsito, de reunión, de culto, de disponer de uno mismo 

(lo que hoy llamaríamos de privacía), de petición frente a la autoridad. La de los antiguos 

consistió básicamente en el ejercicio colectivo de la soberanía: discutir sobre la guerra y 

la paz, concluir tratados con los extranjeros, votar leyes, pronunciar juicios, someter a 

control a los funcionarios. (p.159) 

 Por consiguiente, esta perspectiva representó un quiebre con el poder absoluto de las 

monarquías de derecho divino al situar al individuo como sujeto de derechos y actor legítimo en 

la política, lo que generó controversias en su época (Gargarella, 2008; Fasso, 1986). Este cambio 

fue fundamental para comprender los vínculos recíprocos entre gobernantes y gobernados, 

consolidando una visión moderna del poder basada en el consentimiento y la participación 

ciudadana (Méndez y Bárcena, 2021).  En este sentido, la teoría contractualista dio origen a un 

Estado regulado por leyes que no solo sustituyó las instituciones jurídicas y políticas de la Edad 

Media, sino que también fomentó el desarrollo del liberalismo político, económico y social fruto 

de varias revoluciones que marcaron la instauración definitiva del Estado moderno en Europa. 

(Alba, 2020). 

 Cónsono con esta línea de pensamiento, se puede definir el contractualismo como una 

teoría política que fundamenta la legitimidad del poder estatal en un acuerdo voluntario entre 

individuos para formar una sociedad organizada, en la cual se aceptan ciertas normas a cambio 

de protección y orden1. Esta noción, ampliamente discutida en la tradición filosófica hispana, 

integra el contractualismo con la ley natural, resaltando la complementariedad entre ambos y la 

naturaleza emergente de la potestad política (Schwember y Loewe, 2021; Revelles, 2015).  

 En la práctica, el contractualismo no solo explica el origen del Estado, sino que también 

se emplea como un marco referencial  para analizar la legitimidad de la autoridad estatal y las 

obligaciones mutuas entre gobernantes y gobernados. Bajo esta premisa, se espera que los 

ciudadanos cumplan con ciertas leyes y normas a cambio de que el Estado les garantice 

                                                           
1 Esta concesión de derechos de dominación se entiende como un contrato social de quienes estarán 
sujetos a la dominación en el futuro, y la obligación (determinación externa legítima) se interpreta así como 
“voluntaria” (Norcik, 1998, pp 24-25). En última instancia, la obligación es autoelegida cuando existen 
condiciones bajo las cuales corresponde a los propios intereses (a largo plazo) (o a la propia dignidad), lo 
que simultáneamente significa que a estos intereses (o a esta dignidad) del individuo se les asigna el papel 
de fundamento de justificación independiente de todos los vínculos comunitarios tradicionales e 
históricamente contingentes 



570 
 

protección legal y orden público. Además, el contractualismo enfatiza la necesidad de que el 

Estado respete los derechos individuales y limite su poder conforme a un pacto social aceptado 

por la comunidad. (Fernández Sebastián, 2002; Pérez Luño, 2007) 

 Así pues, el «contrato social» como ficción antropológica busca explicar el origen y la 

legitimidad del poder político a través de la unión voluntaria de individuos que transitan del estado 

de naturaleza a la sociedad civil2.  En función a ello, Hobbes (1588-1679) planteó la necesidad 

de un acuerdo previo para superar un estado de naturaleza caracterizado por la inseguridad y el 

conflicto, y establecer un poder soberano capaz de garantizar la paz y el orden. Partiendo de esta 

base, Locke (1632-1704), Rousseau (1712-1778) y Montesquieu desarrollaron distintas versiones 

del contrato social, entendidas no como eventos históricos, sino como herramientas para 

comprender el Estado moderno y el consentimiento que sostiene su autoridad (García San 

Miguel, 2006; Peces-Barba, 2003). Si bien, todos coinciden en la transición del estado de 

naturaleza a la sociedad civil, difieren en su concepción del estado natural3, los términos del 

contrato y las formas de gobierno, reflejando diversas ideas sobre la naturaleza humana y 

objetivos políticos que han influido notablemente en el pensamiento liberal y democrático. 

 En síntesis, la Teoría del Contrato Social parte de la pregunta esencial: ¿por qué existe el 

Estado y cuál es su finalidad? Para responderla, resulta valioso  analizar las reflexiones políticas 

plasmadas en los textos de las cuatro principales representantes de esta teoría, destacando su 

papel en el desarrollo del Estado moderno y explorando las implicaciones de sus ideas sobre las 

libertades humanas y los derechos civiles. 

 

                                                           
2 Esa ficción puede representarse así: Si usted se esfuerza por x (autoconservación) y se da la condición 
y (estado de naturaleza peligroso), entonces es necesario (racional) que usted tome los medios z 
(establecimiento de reglas de omisión) para lograr su objetivo". El argumento contractualista se desarrolla 
así en tres pasos: estado de naturaleza (objetivos y condiciones de su no realización) – contrato social 
(acuerdo mutuo voluntario para establecer reglas de omisión y una autoridad que garantiza su 
cumplimiento) – Estado. (Habermas, 1990). 
3 De esta manera, el estado de naturaleza es el punto inicial sin autoridad política ni normas generales, 
donde predominan los conflictos resueltos por la fuerza. Ante esta situación insostenible, se considera 
racional crear una autoridad común que garantice el orden y la convivencia. John Rawls retoma esta idea, 
destacando la necesidad de un consenso imparcial para legitimar el contrato social y el gobierno derivado 
de él (Rawls, 1971). 
 
 
.  
 



571 
 

3.- THOMAS HOBBES Y EL ORIGEN DEL ESTADO: SEGURIDAD, PODER ABSOLUTO Y 

PACTO SOCIAL 

 

 Thomas Hobbes, nacido en Westport, Inglaterra, el 5 de abril de 1588 y fallecido en 1679, 

provenía de una familia religiosa y fue criado por su tío tras el abandono de su padre (Martínez, 

2016). Estudió en la Universidad de Oxford, aunque él mismo consideraba que su formación 

formal no fue completamente provechosa  Su vida transcurrió en un contexto histórico marcado 

por la represión del catolicismo durante el reinado de Isabel I y la posterior agudización de los 

conflictos religiosos y políticos bajo los Estuardo, cuando se tensionaron las relaciones entre la 

Iglesia anglicana y la Iglesia católica, así como entre la monarquía y el parlamento (Hobbes, 

1651/1980, pp. 15-18). Aunque Hobbes no participó directamente en la política, sus escritos 

reflejaron una profunda reflexión sobre la sociedad y el Estado, especialmente en su teoría del 

contrato social y el absolutismo estatal, que influenciaron decisivamente el pensamiento político 

moderno (Duncan, 2009). Inicialmente se mantuvo ajeno a las convulsiones políticas, 

concentrándose en sus obras filosóficas. 

 Lo que sucedió. Su puesto en ese momento era el de secretario de un noble. Esto le dio 

la oportunidad de viajar por Europa y relacionarse con destacados filósofos y científicos. 

Posteriormente, se dedicó a la política como defensor de los derechos del rey inglés. En 1640, 

cuando el poder de Carlos I estaba en ruinas, Hobbes se vio obligado a huir a Francia. Durante 

su estancia en Francia, se convirtió en tutor de Carlos, el hijo inglés de Carlos I, quien 

posteriormente se convertiría en el rey Carlos II. (Juárez, 2025). Además, escribió dos obras que 

lo hicieron famoso en el campo de la filosofía del Estado y del derecho: “De Cive, sobre el 

ciudadano “(1642), y “Leviatán”, publicada en 1651. 

 Leviatán es la principal obra de Hobbes sobre el Estado, y amplía las ideas principales 

que había expuesto nueve años antes en De Cive. Este libro contiene la filosofía del Estado más 

desafiante, con conceptos audaces, argumentos sólidos y conclusiones inflexibles, lo que cautivó 

a sus lectores. Debido a su contenido controversial, la obra fue incluida en las listas de libros 

prohibidos tanto de la Iglesia católica como la anglicana. En ella, Hobbes retrató al Estado como 

una criatura gigantesca y aterradora que se intimidaba a sí misma únicamente por su capacidad 

de amenazar, definiendo así el poder soberano como esencia para la paz social y el orden 

(Fernandez,2023 ). 



572 
 

 Al diseñar el Estado, Hobbes utilizó el concepto de contrato estatal. Según su teoría, el 

Estado se originó a partir de un acuerdo libre entre individuos que aún no eran sociales. Es decir, 

mucho antes de que existiera el contrato social, se asumía que los humanos vivían en un estado 

presocial, o estado de naturaleza, una condición en la que cada individuo tenía absoluta libertad. 

Los humanos eran iguales y utilizaban diversos medios para defender sus derechos. Se 

encontraban en una situación competitiva. Como resultado, los individuos desconfiaban unos de 

otros y se comportaban como lobos entre sí (homo homini lupus). No obstante, esta:   

  …igualdad de los hombres surge de su capacidad de hacerse daño mutuamente. 

En este estado, el derecho natural de cada uno de estos individuos es la libertad para usar 

todos sus medios, todo su poder, para la conservación de su propia vida. (Lorenzo, 2024, 

p.352) 

 Siguiendo a Hobbes, el estado de naturaleza es una condición caótica en la que “los 

hombres viven sin un poder común que los atemorice a todos, se hallan en la condición o estado 

que se denomina de guerra; una guerra tal que es la de todos contra todos” (Hobbes, 1651/1980, 

p. 102), debido a la ausencia de una autoridad que regule sus acciones. En este marco, el filósofo 

plantea que los seres humanos, guiados por su instinto de conservación, renuncian a su libertad 

natural para establecer un contrato social. Este pacto da paso a la creación del Estado, cuya 

función primordial es garantizar el bienestar general limitando las libertades absolutas que 

existían en el estado natural (Hobbes, 1642/2000, pp. 68-69). La autoridad estatal, en 

consecuencia, adquiere carácter absoluto, justificada por la necesidad de evitar la anarquía, y 

asegurando la paz, el orden y la supervivencia de la humanidad (Zarka, 1997), lo que constituye 

la base legítima del poder político y el sustento del Estado en la lógica hobbesiana (Sabine, 2009). 

 Conforme a lo anterior, la base de la vida social es la reciprocidad del contrato social, que 

según Hobbes implica un pacto mutuo entre todos los miembros del cuerpo civil y la elección de 

un soberano, ya sea un individuo o una asamblea, encargado de mantener el orden. (Fernández  

et al., 2024, p. 84). Quienes no participan en este acuerdo permanecen en un estado de guerra 

y son considerados enemigos comunes. Igualmente, la validez del contrato no depende de si fue 

firmado bajo presión o temor, pues el cuerpo político puede formarse tanto de manera natural 

como por institución formal. Así, el poder soberano puede originarse por conquista o por temor 

mutuo entre los individuos, pero en ambos casos el miedo es el fundamento que legitima la 

obediencia al soberano. (Hobbes, 1651/ 1980, p 112).  En efecto, no existe diferencia en la 

adquisición del poder soberano por conquista, sea que la guerra haya sido justa o no. Por último, 

aunque no todos hayan firmado explícitamente el pacto, quienes viven bajo la protección del 



573 
 

soberano lo aceptan tácitamente, garantizando así la paz y el orden social indispensables para 

la convivencia civilizada4.   

 Al parecer, para Hobbes, la exactitud de la vida política tiene un carácter legal comparable 

a la exactitud matemática en cuestiones teóricas. El contrato social solo es obligatorio en la 

medida en que cumple la finalidad para la que fue concebido, es decir, garantizar la seguridad. 

En este pacto se cambia la obediencia por protección, no para que los hombres estén 

completamente a salvo de daños, sino porque cada ciudadano sabe que lo que puede obtener 

por su delito es menor que lo que teme perder por el castigo del soberano. En el estado de 

naturaleza, renunciar primero a un derecho implica casi una pérdida absoluta, y ninguna parte 

está dispuesta a contraer obligaciones sin la certeza de que la otra cumplirá lo pactado; cada uno 

espera que el otro no incumpla, pero esa mutua desconfianza traba cualquier contrato y, por 

ende, impide la existencia de un régimen en el que se pueda distinguir lo justo de lo injusto. Esta 

situación lleva a Hobbes a sostener que los hombres por sí mismos no pueden suscribir un 

acuerdo sin la intervención de un tercero imparcial que obligue a las partes a cumplirlo (Parra, 

2014, p. 205). 

  En otras palabras, lo que intenta hacer Hobbes es mostrar que en la organización social 

no es que las normas sean correctas en sentido moral, sino que se vuelvan efectivas y vinculantes 

al ser establecidas por una autoridad legítima y absoluta. Hobbes afirma que “los pactos que no 

descansan en la espada no son más que palabras, sin fuerza para proteger al hombre, en modo 

alguno” (Hobbes, ob.cit, p. 137), pues los conflictos entre los hombres son constantes y se 

originan en su naturaleza misma (Hobbes, ob.cit, p. 104). Por ello, es necesario mantener el orden 

social  siempre bajo la vigilancia de un poder omnipotente que pueda dominar las pasiones 

egoístas y garantizar la obediencia a las normas, las cuales de otro modo serían continuamente 

desobedecidas. Este poder controlador se expresa en la figura del soberano, cuya naturaleza 

absoluta significa que es quien determina lo que es justo o injusto, bueno o malo, sin estar 

obligado a rendir cuentas por sus actos. Los individuos, al ceder todos sus derechos al Estado, 

                                                           
4 Aunque el Leviatán muestra tendencias totalitarias, la soberanía absoluta de Hobbes aborda problemas 
esenciales del Estado moderno, basándose en tres argumentos: evitar que la capacidad de los ciudadanos 
para cuestionar el orden lleve a un retroceso al estado preestatal; que el soberano no puede autoimponerse 
obligaciones, pues “quien puede obligar puede eximirse de la obligación” (Hobbes, 1651/ 1980, p. 204); y 
que someter al soberano a leyes crearía una regresión infinita al generar nuevos soberanos para controlarlo 
(Hobbes, ob.cit, p.140). Similarmente, Bodin define la soberanía como un poder absoluto, perpetuo e 
indivisible, base del Estado moderno (Bodin, 1576/1993). 
 
 



574 
 

confieren al soberano un poder total que convierte al Estado hobbesiano en un auténtico Leviatán, 

garante de la seguridad y  la felicidad, presente y futura. 

 De esta forma, Hobbes describe al Estado como una fuerza temible que obliga a la 

sociedad a obedecer, concentrando en sí la totalidad del poder social. Este poder coercitivo 

garantiza que los distintos contratos se cumplan y que el gran pacto social sea efectivo e 

irrenunciable. Tales amenazas estatales son necesarias para contener el caos inherente a la 

naturaleza humana, pues para Hobbes la obediencia significa vida, mientras que la 

desobediencia implica muerte. “Por eso los hombres, gracias a la razón entienden que no pueden 

tener el derecho a nada, sino se desprenden de la libertad y especialmente, de la libertad de 

perjudicar a los otros” (Ávila et al., 2016, p.156). Sin embargo, la concepción hobbesiana del 

Estado presenta una evidente debilidad: carece de una institución que controle o limite el poder 

soberano, de modo que la superación de posibles abusos depende exclusivamente de la 

conciencia del gobernante. Además, el poder del Estado se basa enteramente en el miedo de los 

ciudadanos. Un Estado sostenido únicamente por la capacidad de amenazar es, por su 

naturaleza, frágil y difícilmente puede perdurar a largo plazo. 

 

4.- JOHN LOCKE: DERECHOS NATURALES, LIBERTAD INDIVIDUAL Y LOS LÍMITES DEL 

PODER ESTATAL 

 

 John Locke, reconocido como uno de los precursores del liberalismo moderno, expuso en 

su obra “Dos tratados sobre el gobierno civil” (1689) una visión del contrato social centrada en la 

defensa de los derechos naturales de cada persona. Según Locke, el estado de naturaleza no es 

un escenario de conflicto constante, sino un espacio de libertad e igualdad donde todos los 

individuos gozan de derechos inalienables como la vida, la libertad y la propiedad, regulados por 

una ley natural que es válida para todos por igual (Martínez de Pisón , 2023). Sin embargo, tras 

el nacimiento de la economía monetaria, estos límites naturales desaparecieron. Surgieron la 

envidia y la hostilidad. El estado de naturaleza fue reemplazado por un estado de guerra. Una 

sociedad dominada por una economía monetaria no sobreviviría mucho tiempo sin el 

establecimiento de un Estado que garantizara la propiedad privada. Por lo tanto, el Estado se 

estableció para proteger los derechos de propiedad privada. 



575 
 

 Sumado a lo expuesto, Locke señala que la ausencia de una autoridad imparcial para 

resolver conflictos y garantizar estos derechos genera incertidumbre y posibles disputas, lo que 

motiva la creación del contrato social. En este pacto, los individuos ceden voluntariamente el 

poder ejecutivo de la ley natural a una comunidad política con el fin de proteger sus derechos y 

promover el bien común. La legitimidad del gobierno depende del consentimiento de los 

gobernados, quienes mantienen el derecho a resistir y derrocar a un gobierno que abuse de su 

poder o viole sus derechos (García San Miguel, 2006). 

 Partiendo de la lógica anterior, Locke  argumenta que la libertad natural del hombre es 

fundamental en su concepción del Estado y la sociedad. En su estado de naturaleza, los 

individuos gozan de una libertad plena y no están sometidos a ningún poder superior ni a 

autoridad legislativa. La libertad, según Locke, incluye el derecho a poseer propiedad y a tomar 

decisiones conforme a la propia voluntad, siempre y cuando no se limite la libertad de los demás. 

No obstante, cuando este acuerdo social se rompe —es decir, cuando el Estado o cualquier 

individuo violan los derechos naturales— surge el derecho legítimo a la rebelión. (Guerra, 2023; 

p.6).  En tal sentido, la libertad que Locke creó fue la libertad de los derechos de propiedad 

(materialismo secularista). Dado que el Estado actúa como protector, la supervisión de los 

gobernantes políticos es crucial. 

 Locke sostiene que los derechos naturales, fundamentados en la razón, son universales 

y abstractos, lo que puede generar dificultades en su aplicación práctica. Dado que estos 

derechos no están formulados de manera precisa, surgen disputas sobre su interpretación en 

casos concretos, especialmente cuando las partes involucradas tienen intereses sesgados. 

Además, aunque alguien tenga legítimamente razón, puede enfrentar obstáculos para hacer valer 

sus derechos debido a la falta de mecanismos efectivos que garanticen la justicia. En este 

contexto, la teoría contractualista de Locke cobra relevancia, pues plantea que el contrato social 

tiene como finalidad principal garantizar y proteger estos derechos naturales —vida, libertad y 

propiedad— que existen antes del Estado5, pero que en el estado de naturaleza carecen de una 

autoridad que los haga efectivos.  

                                                           
5 Conforme a esta lógica, la hipótesis empírica del estado de naturaleza describe individuos interesados en 

su supervivencia y derechos naturales a la vida, libertad y propiedad, fundamentados en la teología de la 
creación. Locke sostiene que la propiedad privada surge al mezclar el trabajo propio con bienes naturales, 
inicialmente limitada al valor de uso, hasta la aparición del dinero, que permite la acumulación y genera 
desigualdad social. Este estado excluye derechos naturales de dominación y establece la sociedad marital 
por contrato voluntario con autoridad paterna temporal. Los conflictos derivados de la naturaleza egoísta 
llevan a la creación de una autoridad legítima mediante contrato social con monopolio legal para garantizar 
el orden y derechos (Locke, 1689). 



576 
 

 Este criterio permite establecer preliminarmente que el contrato social surge de la 

necesidad de superar estas incertidumbres. Los individuos ceden voluntaria y consensualmente 

únicamente el derecho a la autosuficiencia y el poder ejecutivo de la ley natural a una comunidad 

política. Por lo tanto, el objetivo del gobierno es proteger los derechos naturales existentes y 

promover el bien común. La legitimidad del gobierno se basa en el consentimiento de los 

gobernados, y si el gobierno viola los derechos individuales o abusa de la confianza del pueblo, 

este tiene derecho a la resistencia, incluso a la revolución (Locke, 1689, II, § 212). Locke, por lo 

tanto, estableció la idea del gobierno limitado y fue uno de los primeros defensores de una forma 

de separación de poderes entre los poderes legislativo y ejecutivo para prevenir el abuso de 

poder. (Vichinkeski, 2014, p.814). 

 Al igual que Hobbes, John Locke dividió el poder estatal en tres ramas fundamentales: la 

legislativa, encargada de crear las leyes; la ejecutiva, responsable de su aplicación; y la 

federativa, encargada de las relaciones exteriores y la defensa. Sin embargo, su esquema 

presentaba una limitación importante: no contemplaba un órgano independiente encargado de 

supervisar la correcta aplicación de las leyes, es decir, un poder judicial. Esta carencia fue 

abordada y perfeccionada por Montesquieu, quien en su teoría de la Triada Política propuso la 

separación de poderes en tres ramas independientes —legislativo, ejecutivo y judicial— para 

garantizar el equilibrio del poder y evitar su concentración excesiva. En tal sentido, la función 

principal del poder judicial es evitar que cualquiera de estas ramas se vuelva demasiado poderosa 

y destruya la sociedad. 

 John Locke también estableció una clara distinción entre la autoridad del Estado y la de 

la religión, fundamentada en sus diferentes funciones: el Estado regula la vida civil y las relaciones 

mundanas, mientras que la religión orienta a la humanidad hacia la salvación eterna. No obstante, 

Locke reconoció que la influencia religiosa permea todas las dimensiones de la vida, incluida la 

esfera pública, lo que hace que esta separación pueda volverse a veces superficial y 

problemática. En su teoría contractualista, el Estado surge con la misión de respetar y proteger 

estas esferas vitales, garantizando no solo los derechos y libertades naturales de los individuos, 

sino también que su ejercicio se realice plenamente mediante instituciones que no interfieran en 

las dimensiones inviolables de la acción humana individual, incluyendo la libertad económica y la 

acumulación de capital, lo que refleja tensiones entre los ideales del contrato social y las 

realidades socioeconómicas. 

 De esta manera, en el contractualismo de John Locke se consiguen  algunos principios  

del pensamiento liberal clásico, como la inviolabilidad de los derechos naturales, la limitación del 



577 
 

poder y la separación de poderes, pilares esenciales del constitucionalismo moderno. A diferencia 

de Hobbes, quien consideraba que la vulnerabilidad del ciudadano frente al soberano absoluto lo 

situaba en una condición peor que la del estado de naturaleza, Locke planteó un enfoque distinto 

en su obra “Two Treatises of Government ”(1690/ 1990). En esta, sostiene que una persona 

racional no consentiría a un contrato que la exponga de manera similar a un estado de naturaleza 

peligroso, donde estaría a merced de “leones” implacables. Por ello, Locke propone un contrato 

social en el que los ciudadanos otorgan al gobernador poderes limitados y condicionados a su 

consentimiento, con la posibilidad de retirar este consentimiento si el gobernante incumple su 

deber de proteger sus derechos y garantías. Este planteamiento resalta la confianza mutua y el 

control del poder como mecanismos esenciales para la legitimidad y estabilidad política. 

 

5.- ROUSSEAU Y LA VOLUNTAD GENERAL 

 

  Jean-Jacques Rousseau, en su obra “El contrato social o los principios del derecho 

político” (1762/ 1978), presenta una visión distinta sobre el estado de naturaleza y la función del 

contrato social. En tal sentido, ensalza ese estado original como un periodo de libertad plena y 

autosuficiencia, donde el «buen salvaje» vive en armonía consigo mismo y con la naturaleza, 

guiado por el amor propio natural y un sentido innato de compasión hacia sus semejantes. (p.17). 

Esta visión idealizada resalta una conexión profunda entre el ser humano y la naturaleza, antes 

de la influencia corruptora de la sociedad. (Jaramillo, 2012; Martínez, 2020) 

 Para Rousseau, la verdadera fuente de la decadencia moral no reside en la naturaleza 

humana misma, sino que surge con la creación de la propiedad privada6 y el desarrollo de la 

sociedad civilizada.  Estos cambios introducen desigualdades, dependencia entre las personas y 

una pérdida progresiva de valores éticos (Domingo, 2002). En contraste, el hombre en su estado 

natural es concebido como un ser sencillo, guiado por un egoísmo básico pero espontáneo, antes 

                                                           
6 Rousseau transforma su crítica al contractualismo en una propuesta normativa basada en la búsqueda 
de homogeneidad socioeconómica para legitimar el contrato social. En su visión, las leyes deben beneficiar 
a todos por igual, evitando que algunos tengan demasiado y otros nada (Rousseau, 1755/1999). En 
consecuencia, propone una estructura de propiedad pequeñoburguesa sin trabajo asalariado, donde 
ningún ciudadano sea tan rico como para comprar a otro ni tan pobre como para verse obligado a venderse. 
Esta simetría en la propiedad es fundamental para legitimar el contrato social y formar una voluntad común 
orientada al bien común. 



578 
 

de verse influenciado por las complejidades y corrupciones propias de la vida social. Estaba libre 

de toda autoridad y era esencialmente igual.  

 Esta inocencia natural se perdió tras el proceso de socialización, es decir “a partir de una 

forma negativa de realización de contrato social”. (Velásquez, 1990, p.26). En consecuencia, los 

seres humanos son seres sociales que deben asegurar las necesidades de la vida en sociedad. 

Este dilema dio origen a la idea de Rousseau de un Estado religioso para que los seres humanos 

dentro de él permanezcan libres y naturales. Por ello, su contrato social no busca proteger 

derechos individuales preexistentes, sino que implica una renuncia total de las libertades 

naturales en favor de la comunidad entera. A cambio, cada individuo adquiere una libertad civil 

superior, regulada por la «voluntad general», entendida como el interés común que trasciende la 

suma de intereses particulares (Rivadeneyra, 2006). 

  En este esquema, la soberanía reside indivisiblemente en el pueblo, y las leyes deben 

reflejar directamente la voluntad general. Rousseau privilegia la democracia directa y se muestra 

crítico con los sistemas representativos, que podrían limitar el ejercicio pleno de la soberanía 

popular. La idea de que quienes no siguen la voluntad general deben ser «obligados a ser libres» 

refleja la tensión entre libertad individual y bien común, apuntando a una posible tiranía de la 

mayoría, aunque entendida como la liberación de intereses particulares en beneficio colectivo.  

 Esto significa  que la voluntad del Estado emana directamente de la voluntad del pueblo, 

estableciendo así una identidad plena entre ambos, lo que implica que la sumisión al Estado es, 

en realidad, una forma de obediencia a uno mismo (Rousseau, 1762/1978). En este sentido, el 

ginebrino rechaza la existencia de instituciones representativas, pues considera que el Estado 

debe ser total y reflejar sin intermediarios la voluntad general del pueblo, postulando una 

concepción republicana basada en la democracia directa ( Bobbio, 1994).De esta manera , los 

individuos se integran completamente en el Estado, que no es otra cosa que la expresión del 

“contrato social” que los vincula, donde las leyes son producto de una asamblea general en la 

que participa todo el cuerpo ciudadano (Monereo, 2021). Esta postura, sin embargo, se opone a 

modelos representativos o delegativos y plantea una participación política activa como garantía 

de libertad, legitimando el poder estatal únicamente cuando coincide con la voluntad popular 

efectiva (Silva, 2017, p.9).  

 El problema que surgió fue cómo implementar la democracia directa en un país con una 

gran población. Esto resultó ser menos arbitrario, es decir, la voluntad general se identificó con 

la voluntad de la mayoría, lo que resultó en que la minoría fuera ignorada y etiquetada de 



579 
 

inconsciente. Las minorías finalmente se vieron obligadas a conformarse, y si se negaban, eran 

destruidas. Sin embargo, Rousseau contribuyó al nacimiento de la república, un estado que era 

preocupación de toda la comunidad. El fracaso de su democracia radicó principalmente en su 

deseo de lograr una identidad total entre la voluntad del pueblo y el Estado. 

 Al respecto,  Abreu (2018) añade lo siguiente:  

  Las ideas políticas de Rousseau fueron la reafirmación de un Estado que tenga 

como fin la felicidad de las mayorías en donde se respeten las leyes, personas, vida, 

voluntad popular, propiedad, actos o pactos sociales entre otros. Es el pueblo quien 

determina mediante el voto como instrumento para designar quien va a ocupar una función 

de carácter permanente o transitorio de los destinos de la administración púbica. En ese 

sentido, el pensamiento político del ginebrino consiste en darle al soberano participación 

para que sea dueño de su propio destino a través de elecciones populares en donde estén 

incluidos todos los sectores sin excepción alguna. (p.5)    

 De este modo, Rousseau sostenía que el contrato social es el mecanismo que reconcilia 

las libertades individuales con la voluntad del bien común. Por lo tanto, solo a través de este pacto 

los individuos pueden alcanzar la verdadera democracia, ya que implica una entrega voluntaria y 

colectiva a la comunidad, donde cada persona cede parte de su libertad natural para ganar una 

libertad civil superior, regulada por la voluntad general. Esta voluntad general no es la suma de 

intereses individuales, sino la expresión del bienestar común que debe guiar las leyes y la 

soberanía del pueblo (Confabulario, 2024; PGR Costa Rica, s.f.).  

 En el contexto de los antecedentes filosóficos que hemos examinado, resulta lógico que 

Rousseau busque un fundamento racional en el origen del poder político que asegure la 

estabilidad social. Para él, aunque el hombre nace libre, vive encadenado (Rousseau, ob. cit, 

p.35); por ello, la transición del estado natural al civil solo es legítima mediante un contrato social 

libre y voluntario. Este contrato supone renunciar a la libertad natural para adquirir una libertad 

civil basada en la voluntad general. A diferencia del contrato de enajenación, que conduce a la 

esclavitud y la violencia, el contrato social une a los individuos en una comunidad donde la ley es 

aceptada desde la libertad, garantizando así la legitimidad y cohesión del poder político 

(Rousseau, 1762/1978). 

 

5.- MONTESQUIEU:   LIBERTAD SUJETA A DERECHOS.    



580 
 

 

 Charles Louis de Secondat, mejor conocido como Barón de Montesquieu o simplemente 

Montesquieu, en su obra Del Espíritu de las Leyes (1748/2018), no fundamenta el orden político 

en un contrato fundacional como Locke o Rousseau, sino que enfoca su análisis en la estructura 

institucional adecuada para proteger la libertad política. Montesquieu describe brevemente el 

estado de naturaleza como una condición de temor y búsqueda de paz por parte de los individuos, 

pero pone su atención principal en el estado social, donde surgen las leyes y los posibles 

conflictos entre personas y naciones (Montesquieu, 1748/2018). 

 Asimismo, Montesquieu, en su análisis, advierte que el poder político, sin restricciones, 

siempre se inclina hacia el despotismo. Afirmaba que es una constante histórica la tendencia del 

ser humano a excederse en el uso del poder, deteniéndose solo cuando encuentra barreras. Para 

asegurar la libertad política, sostenía que es indispensable dividir el gobierno en tres ramas 

distintas e independientes: legislativa, ejecutiva y judicial. Esta separación, complementada por 

un sistema de frenos y contrapesos, previene la concentración de autoridad y, con ello, el abuso 

(Montesquieu, 1748/2018) 

 Montesquieu se destacó por mantener una visión equilibrada en medio de las intensas 

discusiones políticas de su época, logrando conectar incluso con quienes defendían ideas más 

tradicionales. Su pensamiento invitaba a reflexionar sobre la importancia de la razón y la justicia 

como bases para cualquier cambio social. A lo largo de su obra, insistió en la necesidad de cultivar 

la tolerancia, especialmente en cuestiones religiosas, y defendió con firmeza el derecho de los 

pueblos a vivir libres, sin someterse a gobiernos autoritarios, ya fueran monarquías o cualquier 

otro tipo de régimen opresivo. Además, mostró una profunda preocupación por la dignidad 

humana al oponerse con convicción a la esclavitud y a todas las formas de injusticia que 

afectaban a la sociedad. 

 Uno de sus aportes más significativos fue la formulación de la teoría de la separación de 

poderes, que ha sido fundamental para la consolidación de las democracias modernas y la 

protección de los derechos individuales. Montesquieu sostenía que para evitar el abuso y la 

concentración del poder, cada rama del Estado —legislativa, ejecutiva y judicial— debe actuar 

dentro de sus competencias específicas, garantizando así la libertad y seguridad de los 

ciudadanos (García de Enterría, 1999). Esta idea ha servido como base para numerosos sistemas 

constitucionales en el mundo, consolidando a Montesquieu como una figura clave en la historia 

del pensamiento político. 



581 
 

 En la filosofía política de Montesquieu, el estado de naturaleza se describe como un 

periodo en el que los humanos, temerosos y amantes de la paz, aún no forman sociedades 

organizadas. Su enfoque principal se concentra en el estado de sociedad, caracterizado por la 

aparición de leyes y la posibilidad del “estado de guerra” entre individuos y naciones 

(Montesquieu, 1748/2018, Libro I, Capítulos 2-3). Montesquieu entiende que la sociedad civil es 

el escenario donde se deben establecer mecanismos para preservar las libertades civiles. Por 

ello, su contribución esencial radica en el diseño institucional, destacando la separación de 

poderes como un medio para garantizar el equilibrio político, proteger la libertad y evitar la 

concentración abusiva del poder. (Anselmino, 2016) 

 Ahora bien, con el objetivo de evitar el abuso del poder estatal, ya sea de carácter 

monárquico o autoritario, Montesquieu destaca la necesidad de que las virtudes cívicas se 

fundamenten en instituciones sólidas, como las que caracterizan a una república. Ante este 

escenario, propone la división del poder en tres ramas independientes, acompañadas de 

mecanismos de control y equilibrio, para prevenir la concentración del poder, un problema 

frecuente en los regímenes dictatoriales (Suárez-Iñiguez, 1992). Así, Montesquieu replantea el 

contractualismo enfatizando que los derechos y libertades son productos de la sociedad y sus 

leyes, no inherentes al individuo pre-social, situando el contrato social dentro de un entramado 

más amplio de leyes naturales y sociales 

 

6.- CONCLUSIÓN 

 

 Este artículo ha esbozado un breve análisis del pensamiento político de cuatro exponentes 

principales en el desarrollo de la teoría  contractualista  de los siglos XVII y XVIII, cuya influencia 

trasciende su tiempo y se ve reflejada en el Estado moderno actual. Desde la perspectiva del 

contractualismo, se plantea que la formación del Estado y la sociedad no son hechos naturales 

ni inevitables, sino el resultado de un acuerdo racional entre individuos que deciden unirse para 

garantizar el bienestar común. Por tal razón,  la explicación y la coherencia interna de las teorías 

contractuales contenidos en los textos de Hobbes, Locke, Rousseau y Montesquieu nos ofrece 

un marco ético para comprender que la legitimidad política surge del consentimiento y del pacto 

social, que imponen límites al poder estatal para proteger la libertad y los derechos de los 

ciudadanos 



582 
 

 Dicho lo anterior, es posible identificar varias similitudes, junto con notables diferencias, 

en los esquemas conceptuales y filosóficos que vincula los trabajos de los autores mencionados. 

Hobbes y Locke, por ejemplo, partieron de la misma premisa: establecer un estado implicaba 

renunciar a algunos derechos. Los derechos restantes se convirtieron en limitaciones al poder 

estatal. Por lo tanto, Hobbes y Locke son conocidos como los primeros fundadores del estado de 

derecho (constitución), aunque para Hobbes, este parecía ineficaz. El propósito del derecho era 

limitar la autoridad excesiva del estado que habían creado juntos. La diferencia obvia es que 

Hobbes adoptó el concepto de poder absoluto, donde el Estado tiene poder absoluto, y rechazó 

la existencia de instituciones representativas. Locke, por otro lado, justificó las instituciones 

representativas, que dividió en tres órganos: legislativo, ejecutivo y judicial. 

 Mientras tanto, Rousseau propuso un modelo de Estado donde la soberanía reside en la 

voluntad general del pueblo, haciendo que el Estado y el pueblo sean una misma entidad. Este 

poder, aunque centralizado, no es arbitrario ni totalitario, sino que se basa en un contrato social 

que garantiza la libertad y la igualdad política mediante la obediencia a las leyes que los 

ciudadanos mismos establecen. A diferencia de Hobbes, Rousseau enfatiza la participación 

activa y la autonomía individual. En contraste, Montesquieu defendió la separación de poderes 

como mecanismo para limitar el poder estatal y proteger la libertad, principio que ha sido 

incorporado en numerosas constituciones democráticas alrededor del mundo. Así, ambos 

representan visiones distintas sobre cómo organizar y controlar la autoridad política en función 

de la libertad y el bienestar social. 

 Empero, aunque difieren en sus visiones del contrato social ideal y el rol del Estado, estos 

pensadores coinciden en un punto esencial: la autoridad política legítima no se basa en un 

mandato divino ni en tradiciones heredadas, sino en un acuerdo racional y el consentimiento de 

las personas, orientado al bienestar común. Esta convicción ha dejado una marcada y duradera 

influencia en la formación de las democracias constitucionales y del Estado de derecho moderno, 

y sigue siendo central en los debates actuales de la teoría política. De este modo, el 

contractualismo no solo explica el origen del Estado, sino que también proporciona marcos para 

organizar y limitar el poder político, siempre en función de la libertad y el bienestar de la sociedad. 

REFERENCIAS  

 



583 
 

Abreu, A. (2018). Lo político en Jean Jacque Rousseau. Revista Scientific, 3(8), 20-38. 

https://www.indteca.com/ojs/index.php/Revista_Scientific/article/view/162/241 

  

Alba, J. (2020). Las teorías contractualistas en la exégesis metaética sobre la legitimidad de las 

políticas económicas. 

https://www.researchgate.net/publication/393328272_Las_teorias_contractualistas_en_la_e

xegesis_metaetica_sobre_la_legitimidad_de_las_politicas_economicas 

 

Anselmino, V. (2017). La división o separación de poderes (de la teoría clásica a lo que ocurre en 

la realidad). Anales de La Facultad de Ciencias Jurídicas y Sociales de La Universidad 

Nacional de La Plata, 13(46). 

https://revistas.unlp.edu.ar/RevistaAnalesJursoc/article/view/3993 

 

Ávila, A., Castellanos, N., y Triana, A. (2016). La teoría política de Thomas Hobbes y su influencia 

en la construcción del principio de legalidad en el Estado moderno. Revista VIA IURIS, (20), 

149-162. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=273949068008 

 

Bobbio, N. (1994). Teoría general de la política. Siglo XXI Editores. 

 

Bodin, J. (1993). Los seis libros de la República. Ediciones Akal. (Original publicado en 1576). 

 

Confabulario. (2024). Jean-Jacques Rousseau y el contrato social. El Universal. 

https://confabulario.eluniversal.com.mx/jean-jacques-rousseau-y-el-contrato-social/  

 

Domingo, M. (2002). Naturaleza humana y estado de educación en Rousseau: La sociedad. 

Pulso. Revista De educación, (25), 45–60. https://doi.org/10.58265/pulso.4883 

 

Duncan, S. (2009). Thomas Hobbes. En E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (actualización 2025). Stanford University. 

https://plato.stanford.edu/entries/hobbes/ 

 

Fasso, G. (1986). Historia de la filosofía del derecho (Vol. 2). Pirámide  

 

https://www.indteca.com/ojs/index.php/Revista_Scientific/article/view/162/241
https://www.researchgate.net/publication/393328272_Las_teorias_contractualistas_en_la_exegesis_metaetica_sobre_la_legitimidad_de_las_politicas_economicas
https://www.researchgate.net/publication/393328272_Las_teorias_contractualistas_en_la_exegesis_metaetica_sobre_la_legitimidad_de_las_politicas_economicas
https://revistas.unlp.edu.ar/RevistaAnalesJursoc/article/view/3993
https://confabulario.eluniversal.com.mx/jean-jacques-rousseau-y-el-contrato-social/
https://doi.org/10.58265/pulso.4883
https://plato.stanford.edu/entries/hobbes/


584 
 

Fernández, D., Rozenberg, A., y Ramírez, J. (Eds.). (2024). Thomas Hobbes: libertad y poder en 

la metamorfosis moderna: a 380 años de la publicación de De Cive. Universidad de Buenos 

Aires, Instituto de Investigaciones Gino Germani. 

 

Fernández, J. (2002). Historia del pensamiento político. Tecnos.  

 

Fernández, J. (1998).Democracia y liberalismo. (Ensayo de filosofía política). Conferencias 

magistrales. http://rmcps.unam.mx/wp-

content/uploads/articulos/151_17_Democracia_libealismo.pdf. 

 

Fernández, J. (2023). Guerra y Leviatán: lectura crítica de un paradigma hobbesiano desde la 

teoría contemporánea. Revista Pares-Ciencias Sociales, 3(1), 47-63. 

https://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/19232 

 

García de Enterría, E. (1999). Lecciones de Derecho Administrativo. Civitas.  

 

García San Miguel, L. (2006). Notas sobre la teoría del contrato social. Trotta. 

 

Gargarella, R. (2008). Las teorías de la justicia después de Rawls: un breve manual de filosofía 

política. Paidós.  

 

Guerra, P. (2023). Propiedad privada y capitalismo: el despertar de una fuerza. Dialnet. 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/9709815.pdf.  

 

Habermas, J. (1992). Facticidad y validez: aportaciones a una teoría del derecho y del Estado. 

Ediciones Trotta. 

 

Hobbes, T. (1642/2000). De Cive . Alianza Editorial. Madrid. 

 

________  (1651/1980). Leviatán o la materia, forma y poder de una república eclesiástica y civil 

(A. Escohotado, Trad.; C. Moya, Ed.). Editora Nacional. 

 

Jaramillo, J. (2012). Significado e impacto de la noción de contrato social en Rousseau y Kant: 

Alcances y limitaciones en la teoría democrática. Civilizar Ciencias Sociales y Humanas, 

http://rmcps.unam.mx/wp-content/uploads/articulos/151_17_Democracia_libealismo.pdf
http://rmcps.unam.mx/wp-content/uploads/articulos/151_17_Democracia_libealismo.pdf
https://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/19232
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/9709815.pdf


585 
 

12(23), 111-124. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1657-

89532012000200009 

 

Jiménez, R. (2010). Montesquieu y la separación de poderes. Revista de Estudios Políticos, 148, 

45-68.  

 

Juárez, J. (2025). Biografía de Thomas Hobbes. 

https://es.scribd.com/document/915753669/biografia-hobbes-jose-David-Juarez-Sanchez 

 

Locke, J. (1689/ 1988). Dos tratados de gobierno. Cambridge University Press. 

 

_________ (1999). Two Treatises of Government (M. Goldie, Ed.). London: Everyman. 

 

Martínez de Pisón, J. (2023). J. Locke: el consentimiento como legitimación del poder. REDUR, 

21, 27-46. http://doi.org/10.18172/redur.6046  

 

Méndez, E., y Bárcena, S. (2021). Los linderos filosóficos del contractualismo político. En-claves 

del pensamiento, 15(29), 52-85. 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-879X2021000100052  

 

Monereo, J. (2021). Democracia social y económica en la metamorfosis del Estado moderno: 

Harold J. Laski. Lex Social: Revista De Derechos Sociales, 11(1), 298–377. 

https://doi.org/10.46661/lexsocial.5426 

 

Montesquieu, C.L. (1748/2018). Del Espíritu de las Leyes. Montesquieu. Colección Clásicos 

Universales de Formación Política Ciudadana, Partido de la Revolución Democrática. 

https://www.prd.org.mx/libros/documentos/libros/espiritu-leyes.pdf  

 

Nozick, R. (1988). Anarquía, Estado y utopía. Fondo de Cultura Económica. Traducción de 

Rolando Tamayo. 

 

Parra, A. F. (2014). Hobbes y la paradoja del derecho. Universidad Nacional de Colombia, 

Facultad de Derecho. https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5053215.pdf 

 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1657-89532012000200009
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1657-89532012000200009
https://es.scribd.com/document/915753669/biografia-hobbes-jose-David-Juarez-Sanchez
http://doi.org/10.18172/redur.6046
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-879X2021000100052
https://doi.org/10.46661/lexsocial.5426
https://www.prd.org.mx/libros/documentos/libros/espiritu-leyes.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5053215.pdf


586 
 

Peces-Barba, G. (2003). Curso de derechos fundamentales: teoría general. Dykinson  

 

Pérez Luño, A. (2007). Teoría política moderna. Universidad Nacional Autónoma de México.  

 

PGR Costa Rica. (s.f.). Rousseau y la democracia. https://www.pgr.go.cr/wp-

content/uploads/2017/07/ROUSSEAUYLADEMOCRACIA.pdf  

 

Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Harvard University Press. 

 

Revelles, M. (2015). Las teorías contractualistas. OCW Universidad de Cádiz  

 

 Rivadeneyra A., J. (2006). La voluntad general. Revista Venezolana de Análisis de Coyuntura, 

12(2), 323-331. Universidad Central de Venezuela. 

https://www.redalyc.org/pdf/364/36412218.pdf. 

 

Rousseau, J.J. (1762/1978). El contrato social. El CID editores. Argentina.  

 

_____________ (1755/ 1999). Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre 

los hombres. https://sociologia1unpsjb.wordpress.com/wp-

content/uploads/2008/03/rousseau-discurso-sobre-la-desigualdad.pdf 

 

Sabine, G. H. (2009). Historia de la teoría política. Fondo de Cultura Económica. México 

 

Schwember A., y Loewe H. (2021). La teoría política de Suárez y la tradición contractualista. Bajo 

Palabra, 26, 161-178. https://doi.org/10.15366/bp2021.26.008.  

 

Silva, B. (2022). Democracia y conflicto: la democracia como movimiento histórico. Polis. Revista 

Latinoamericana, 46. https://journals.openedition.org/polis/12279 

 

Suárez-Iñiguez, E. (1992). Las grandes tesis políticas del espíritu de las leyes, de Montesquieu. 

Estudios Políticos 10 (1992): 1-20. 

https://doi.org/10.22201/fcpys.24484903e.1992.10.59758. 

 

https://www.pgr.go.cr/wp-content/uploads/2017/07/ROUSSEAUYLADEMOCRACIA.pdf
https://www.pgr.go.cr/wp-content/uploads/2017/07/ROUSSEAUYLADEMOCRACIA.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/364/36412218.pdf
https://doi.org/10.15366/bp2021.26.008
https://journals.openedition.org/polis/12279
https://doi.org/10.22201/fcpys.24484903e.1992.10.59758


587 
 

Vichinkeski, A. (2014). Los orígenes filosóficos de la noción de soberanía nacional en el 

contractualismo político de Thomas Hobbes, John Locke y Jean-Jacques Rousseau. Revista 

de Derecho de la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso XLIII (Valparaíso, Chile, 2º 

semestre de 2014) [pp. 801 - 819] 

 

Zarka, Y. C. (1997). Hobbes y el pensamiento político moderno. Herder. Barcelona. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


