REVISTA CIENTIFICA DE LA FACULTAD DE FILOSOFIA —UNA (ISSN: 2414-8717)
Vol. 22, agosto - diciembre 2025 (2), pp. 130-156

Recibido: 10/06/2025 —Aceptado: 27/07/2025

ARTICULO ORIGINAL

DOI 10.57201/rcff.v22ad2.6

De los ‘cualesquiera’ al Bloom: Ontologia politica, comunidad y las paradojas de la
singularidad en Agamben y Tigqun *

Raul Acevedo
rvacevedo@filouna.edu.py
raulinout@gmail.com

Universidad Nacional de Asuncion
Facultad de Filosofia

Paraguay

Resumen

En un contexto de crisis de los vinculos politicos tradicionales y el auge de derivas
tanatopoliticas —como las nuevas derechas y movimientos neorreaccionarios—, la pregunta
por la comunidad se vuelve urgente, pero también mas elusiva. Ante la fractura del modelo
onto-teleolégico de comunidad (basado en esencias identitarias o fines predeterminados) y el
declive del universalismo moderno, este articulo explora la propuesta de Giorgio Agamben en
La comunidad que viene, donde se concibe una comunidad sin esencia compartida, fundada
en la exposicion irreductible de las singularidades. A diferencia de las figuras clasicas del
sujeto politico, Agamben plantea una comunidad de «cualesquiera», un «no-sujeto» que
habita lo comdn sin mediaciones identitarias o soberanas. Mediante una metodologia
genealdgico-problemética, el articulo analiza esta ontologia politica en didlogo con criticas
como las del colectivo Tiggqun, cuya figura del Bloom —sujeto apatico del capitalismo tardio—
tensiona la propuesta agambeniana. La discusion se articula en tres ejes: (1) el marco post-
fundamento (Nancy, Blanchot, Badiou, Esposito), (2) la singularidad «cualesquiera» como
ndcleo de una comunidad inesencial, y (3) la recepcién critica de Tigqun, interrogando la
vigencia de estas ideas frente a las dinamicas contemporaneas.

Palabras clave: comunidad, Agamben, singularidad, cualesquiera, Tiqqun, post-
fundamento.

L En este trabajo empleamos el término 'cualesquiera’ y no 'cualsea’ —usado en la traduccion de Pre-textos para
el italiano 'qualunque—, dado que ‘cualesquiera’ permite articular con mayor precision el horizonte del ‘querer'
que Agamben explora en su conceptualizacion de ‘qualunque’.

130


mailto:raulinout@gmail.com

From "Whatever Singularities" to the Bloom: Political Ontology, Community, and the
Paradoxes of Singularity in Agamben and Tigqun

Abstract

In a context marked by the crisis of traditional political bonds and the rise of thanatopolitical
drifts—such as new right-wing movements and neoreactionary trends—the question of
community becomes both urgent and elusive. Faced with the collapse of the onto-teleological
model of community (based on identitarian essences or predetermined ends) and the decline
of modern universalism, this article explores Giorgio Agamben’s proposal in The Coming
Community, where he envisions a community without shared essence, grounded in the
irreducible exposure of singularities. Unlike classical figures of the political subject, Agamben
posits a community of "whatever singularities," a "non-subject” that inhabits the common
without identitarian or sovereign mediations. Through a genealogical-problematic
methodology, the article analyzes this political ontology in dialogue with critiques such as
those of the Tigqun collective, whose figure of the Bloom—the apathetic subject of late
capitalism—challenges Agamben’s framework. The discussion unfolds along three axes: (1)
the post-foundational framework (Nancy, Blanchot, Badiou, Esposito), (2) the "whatever
singularity" as the core of an inessential community, and (3) Tigqun’s critical reception,
guestioning the relevance of these ideas in light of contemporary.

Keywords: community, Agamben, singularity, whatever, Tiqqun, post-foundation.

131



Introduccién

En un tiempo marcado por la crisis de los vinculos politicos tradicionales y la
proliferacién de derivas tanatopoliticas —esto es, politicas que fetichizan la muerte o la
exclusibn— como son las nuevas derechas, neorreaccionarios, etc., la pregunta por la
comunidad se torna tanto mas urgente cuanto mas escurridiza. El modelo onto-teleoldgico
de comunidad —que reduce lo comdn a una esencia identitaria (nacion, cultura) o a un fin
predeterminado— hoy muestra su fractura ante fendmenos como los estados de excepcion
o los desplazamientos masivos, donde la vida desnuda (zoé) queda expuesta sin
mediaciones politicas. El universalismo, la ciudadania y la representacion —promesas
centrales de la modernidad— se erosionan ante légicas de fragmentacion. En este contexto,
pensar la comunidad ya no puede significar restaurar un orden perdido ni postular un nuevo
universal, como pretenden ciertas narrativas neoconservadoras. Se trata, mas bien, de
interrogar las condiciones mismas de lo comun sin recaer en la I6gica de la identidad, la
propiedad o la soberania, como advierte Peter Pal Pelbart (2009) en «La comunidad de los

sin comunidad».

Es aqui donde el pensamiento de Giorgio Agamben ofrece una via singular. En La
comunidad que viene, el fildsofo italiano propone una comunidad sin esencia compartida ni
obra comun, fundada en la exposicion irreductible de las singularidades. Frente a las figuras
clasicas del sujeto politico —el individuo, el ciudadano, el soberano—, Agamben ensaya
una comunidad de «cualesquiera»: un «no-sujeto» que habita una comunidad inesencial
(Fleisner, 2014, p. 201). Para él, el «cualesquiera» no es un individuo abstracto ni un
universal, sino una singularidad que se afirma en su «ser-tal»: una existencia irreductible a
categorias, donde lo comUn emerge precisamente en la exposicién sin atributos. Esta
propuesta, inscrita en los debates post-fundamento de los afios ochenta (Nancy, Blanchot,
Badiou, Esposito), se abordara aqui mediante una metodologia genealdgico-problematica
gue combina tres gestos analiticos: una hermenéutica critica de los textos clave de
Agamben y sus interlocutores, un contraste problematizador de las tensiones entre su
ontologia politica y las criticas del colectivo Tigqun —particularmente su figura del Bloom
como sujeto apatico del capitalismo tardio—, y una actualizacion politica que interroga la

vigencia de estas discusiones ante las derivas tanatopoliticas contemporaneas.

El articulo se desarrolla en tres movimientos. Primero, reconstruye el marco post-
fundamento (Nancy, Blanchot, Badiou, Esposito y por supuesto, Agamben), destacando
como la critica al modelo onto-teleolégico prepara el terreno para la singularidad

cualesquiera. Segundo, analiza el nucleo de la propuesta agambeniana: la singularidad

132



cualesquiera como lo irreductible y como potencia, y la apuesta por una comunidad sin
esencias, sin mediaciones identitarias, donde el «cualesquiera» desactiva los mecanismos
de exclusion/inclusion propias de la soberania. Tercero, examina la recepcion critica en el
colectivo Tigqun, preguntdndose: ¢ en qué medida la figura del Bloom —ese sujeto apatico y
desarraigado del capitalismo tardio— tensiona o0 complementa la ontologia politica de
Agamben? ¢ Aporta Tigqun herramientas para pensar lo comun en la era de la vida desnuda
globalizada?

1 - Disputas sobre la comunidad: los debates de los afios ochenta y noventa

El concepto de comunidad ha sido un término escurridizo en el pensamiento
filosofico y social. Como advierte Francesco Fistetti en Comunidad. Léxico de politica, el
término «comunidad» es «un concepto polisémico hasta el extremo de que algunos
estudiosos, como Teodor Geiger, han sugerido excluirlo del Iéxico de las ciencias sociales o
precisar en cada caso el significado con el que se lo emplea» (2004, p. 7). Esta advertencia
no es trivial: refleja la tension inherente a un concepto que, desde la filosofia politica hasta
la sociologia, oscila entre lo empirico (comunidades concretas) y lo ontoldgico (la
comunidad como condicion de lo humano). Esta ambigiiedad se vuelve especialmente
relevante en los debates post-fundacionales de las décadas de 1980 y 1990, donde la
comunidad dej6é de entenderse como un sustento identitario 0 una esencia compartida para

pensarse como un problema.

El contexto histoérico de estos debates estuvo marcado por tres procesos
entrelazados: la crisis terminal del comunismo soviético, simbolizada en la caida del Muro
de Berlin (1989); el ascenso global del neoliberalismo con su exaltacion del individuo; y las
paradojas de una modernidad que, mientras desarrollaba teorias de comunicacioén racional
como la de Habermas, veia resurgir nacionalismos excluyentes y nuevas formas de
racismo. Frente a este panorama, como sefiala Monica Cragnolini, la cuestién ya no era
definir qué es la comunidad, sino «plantear modos de ser-con» (2008, p. 14), es decir,

explorar las formas de coexistencia mas alla de los esencialismos.

El punto de inflexion en esta reflexién lo marco el intercambio entre Jean-Luc Nancy
y Maurice Blanchot. Todo comenz6 en 1983 cuando Jean-Christophe Bailly invité a Nancy a
participar en un nimero de la revista Aléa dedicado a «La comunidad, el niUmero». Este
trabajo, luego ampliado en La comunidad inoperante (1986), planteaba una pregunta
radical: ¢,como pensar lo comln después del agotamiento de las metafisicas sustancialistas,

tanto las del individualismo como las del colectivismo? Como explica Alvaro (2017), Nancy

133



proponia entender la comunidad no como fusién identitaria, sino como exposicion

compartida a la finitud, un «ser-en-comun» que resiste toda totalizacion (p. 55).

La cuestion central planteada por Jean-Luc Nancy en su articulo «La comunidad
inoperante» (1983) —sobre la posibilidad de concebir una comunidad mas alla de los
modelos organicos y totalizantes— encontré una respuesta temprana y significativa en
Maurice Blanchot con La comunidad inconfesable (1983), obra que establecié un didlogo
critico con las tesis nancyanas. Como explica Alvaro (2017), Blanchot no solo intervino por
la apropiacion que Nancy hacia de su concepto de «inoperancia», clave en su reflexién
sobre la literatura y lo politico, sino también por la interpretacion que Nancy proponia de
Georges Bataille, figura central en el pensamiento de ambos. Para Blanchot, estos dos
elementos —la reelaboracion de su idea de inoperancia y la lectura politica de Bataille— no
eran meras cuestiones tedricas, sino que tocaban el ndcleo de su propia filosofia: la

comunidad como experiencia de lo fragmentario y lo ausente.

Este intercambio entre Nancy y Blanchot se convirtié en un eje fundamental para las
reflexiones posteriores sobre la comunidad, al trascender el marco inicial de su debate.
Alain Badiou, por ejemplo, retomo el problema en Condiciones (1992), donde dedicé un
apartado a la «comunidad como imposible» (2003, p. 207). Desde su perspectiva
materialista, Badiou cuestiona la idea de comunidad como esencia o identidad compartida,
al insistir en que solo puede surgir a través de un acto politico que rompa con lo dado. Su
aproximacion, aunque critica con el tono «melancélico» de Nancy y Blanchot, comparte con

ellos el rechazo a las comunidades cerradas o sustancialistas.

En una linea distinta, pero complementaria, Roberto Esposito abordé el tema en
Communitas (1998), obra en la que reelabora las contribuciones de Nancy y Blanchot desde
una perspectiva inmunitaria. Esposito subraya la paradoja constitutiva de la comunidad: su
etimologia (cum-munus) remite tanto a un don compartido como a una obligacion que
disuelve la propiedad individual. Al hacer eco de Nancy — «Pensar la comunidad: nada
parece mas a la orden del dia, nada mas requerido, reclamado, anunciado por una
coyuntura que, en una misma época, anuda el fracaso de todos los comunismos a la
miseria de los nuevos individualismos» (2003, p. 21)—, Esposito enfatiza la urgencia de
repensar lo comdn en un contexto marcado por el colapso de los proyectos colectivistas y el

auge de un neoliberalismo fragmentador?.

2 En un ldcido analisis, Alejandro Groppo (2011) examina los postulados de Nancy y Esposito, destacando en el
fildsofo francés el influjo heideggeriano de su reflexion, mientras que en el pensador italiano enfatiza la tension
entre modernidad y comunidad, asi como su propuesta de una comunidad ‘impolitica’.

134



Agamben aportaria otra perspectiva crucial con La comunidad que viene (1990),
donde desarrolla la nocién de «singularidad cualesquiera», aguella que pertenece sin ser
reducida a identidades fijas. Para el italiano, la verdadera comunidad no se basa en
condiciones de pertenencia, sino en la exposicién comun a un «ser-cualesquiera» que
subvierte las clasificaciones sociales y politicas. Su aproximacion, cercana a las
preocupaciones de Nancy y Blanchot, pero con un enfoque més explicitamente politico,
amplio el horizonte del debate al cuestionar los mecanismos de inclusién/exclusion que
operan en toda configuracion comunitaria. Como manifiesta Carlo Salzani (2013), mientras
Nancy y Blanchot abordan la cuestién de la comunidad desde el ser-juntos, Agamben sigue

otro camino:

La eleccién de Agamben es decididamente original: una comunidad sin
presupuestos debe basarse en la idea de «cualesquiera». Donde, la Unica manera
de ir mas alla de los «presupuestos» comunitarios (de los criterios de inclusion y
exclusion, de identidad y representacién, de pertenencia y rechazo, y de la violencia
intrinseca que los acompafia) es «vaciarlos» y «externalizarlos», hasta reducirlos a

una total irrelevancia (p. 59).

2. Critica de la comunidad como fundamento: de la singularidad a la politica

cualesquiera

La obra de Agamben cuestiona las categorias fundamentales de los ambitos
filosofico, juridico y cultural. Como sefiala Natalia Taccetta (2011), este proyecto implica
«interrogar las categorias centrales de los campos filoséfico, juridico y cultural en general, y
supone, sobre todo, una estrategia de abordaje que es a la vez filosofica y politica» (p. 15),
con el objetivo de analizar la «situacién metafisico-politica de Occidente» (Taccetta, 2011,
p. 15). En este marco, conceptos como comunidad, soberania y exclusibn emergen como
ejes centrales, articulados en una triada que refleja la imagen dogmatica de la politica

moderna, basada en la homogeneidad, la identidad y la pertenencia.

Para el italiano, la comunidad no es simplemente un espacio de convivencia, Sino
una estructura originaria que se constituye excluyendo: definir quién pertenece implica al
mismo tiempo producir un afuera. Este planteamiento se desarrolla a través de un didlogo
con pensadores como Aristoteles, Heidegger, Benjamin y Foucault, donde Agamben (1998)
despliega una arqueologia del paradigma de la pertenencia. En la Politica de Aristételes —

texto clave en este recorrido— el ser humano es definido como zo6n politikén, es decir,

135



como aquel que tiene el logos y, por ello, pertenece a la ciudad. Sin embargo, esta inclusion
se sostiene sobre una exclusién originaria: la de la vida meramente bioldgica (zoé), propia
del animal o del esclavo, que queda fuera del espacio de lo politico. Esta operaciéon de
separacion entre zoé (vida desnuda) y bios (vida cualificada) constituye el nacleo del
paradigma de la pertenencia que, como muestra Agamben (1998), se prolonga en la
modernidad cuando el poder soberano decide qué vidas merecen ser incluidas y cuales

seran expuestas a la exclusion, sin por ello dejar de pertenecer a la comunidad.

Esta dinamica de exclusion-inclusién alcanza su expresion mas clara en el analisis
agambeniano del estado de excepcion, desarrollado principalmente en Estado de excepcion
(2003), segundo volumen del proyecto Homo Sacer. Lejos de ser una anomalia, el estado
de excepcién constituye el fundamento oculto del orden politico: no es ni externo ni interno
al orden juridico, sino un «de indeterminacion entre democracia y absolutismo» (Agamben,
2003, p. 23), una «zona de indiferenciacién en la cual dentro y fuera no se excluyen, sino
gue se indeterminan» (p. 59). La paradoja radica en que el estado de excepcién moderno
busca incluir la excepcidn dentro del orden juridico, generando una zona de indistincion
donde «hecho y derecho coinciden» (Agamben, 2003, p. 63). Como sefiala Agamben
(2003), «estar-fuera y, sin embargo, pertenecer: ésta es la estructura topoldgica del estado
de excepcidon» (p. 75), un oximoron que también define al soberano, cuya existencia se
funda en la capacidad de decidir sobre la excepcién, retomando aqui la reflexiéon de Carl
Schmitt. Asi, la comunidad politica no solo se instituye mediante la exclusién de un afuera

—Ilo impropio, lo ajeno— sino que esta exclusion es su condicidn de posibilidad.

Esta l6gica se radicaliza en lo que se puede llamar, el modelo onto-teleol6gico de
comunidad, donde el ser-en-comudn se concibe como participacién en una esencia
compartida (nacién, ciudadania, cultura), marginando a quienes no encajan en dicha
esencia. Este modelo implica una doble operacién: por un lado, una ontologia de lo comun
como realizacién de esencia compartida; por otro, una logica teleolégica que proyecta dicha
esencia hacia un fin comun. El telos opera asi como principio normativo que clausura la
singularidad, al reducir las formas de vida a categorias administrables por el poder
soberano. Como muestra Agamben (2001) en Medios sin fin, incluso las identidades
modernas mas diversas (el elector, el seropositivo, el travesti, etc.) no cancelan esta
estructura soberana: «a la escision marxista entre el hombre y el ciudadano la sucede asi la
escision entre la vida desnuda [...] y las multiples formas de vida abstractamente
recodificadas en identidades juridico-sociales [...] que reposan todas en aquella» (p. 17). En
términos foucaultianos, estas figuras actian como tecnologias de subjetivacion que

reinscriben el poder sobre la base comun de la vida desnuda.

136



Este dispositivo de normalizacion que reduce al excluido a nuda vida —concepto
clave heredado de Arendt y Foucault— encuentra su expresién mas cruda en figuras como
los refugiados y apatridas, quienes al ser excluidos del marco politico-juridico del Estado-
nacién quedan reducidos a mera existencia bioldgica (zoé), despojada de derechos y
expuesta a la violencia soberana sin mediacion legal. Los campos de concentracion y
exterminio representan la materializacion extrema de este poder que escinde la vida de su
forma politica, mostrando como la comunidad onto-teleolégica produce activamente su

afuera.

Frente a esta l6gica, Agamben esboza en La comunidad que viene (1990) una
contraimagen: una comunidad sin esencia, sin obra ni identidad, articulada en torno a la
exposicion del ser singular®. Propone asi pensar lo comin no como pertenencia, sino como
el estar-en-relacion sin identidades predeterminadas, al interrumpir el dispositivo soberano
gue separa zoé y bios, derecho y vida, forma y contenido. Esta forma-de-vida no capturable

representa la posibilidad de una politica mas alla de la exclusién fundante de la soberania.

2. 1. El «cualesquiera» como singularidad irreductible

La nocién de «cualesquiera» que Agamben desarrolla en La comunidad que viene
constituye un aporte fundamental para repensar la singularidad mas alla de los paradigmas
metafisicos tradicionales, “introducir una figura impersonal, el cual(esquiera), que escape de
los mecanismos que implica la maquina antropoldgica basada en la exclusion” (Ortiz Gala,
2022, p. 305-306, editado). Como sefiala el autor, lejos de indicar mera indiferencia o
indeterminacion, el término designa «una forma de singularidad que no se define por
propiedades o atributos, sino por su pura existencia, 'su ser tal cual es'» (Agamben, 1996, p.

9). Esta concepcion rompe con la dicotomia clasica entre individuo (inefable) y universal

3 Ciertamente, podria objetarsenos que, tras La comunidad que viene, Agamben desplaza su enfoque hacia la
biopolitica como eje central de su obra posterior. Sin embargo, lejos de ignorar este giro, nuestra propuesta
pretende establecer un dialogo productivo entre ambas lineas de reflexion, pues consideramos que la
interrogacion sobre la comunidad por-venir esta intrinsecamente ligada a las implicaciones biopoliticas de su
pensamiento. De hecho, nociones como la de «forma-de-vida» —desarrollada en Homo Sacer y reelaborada en
obras posteriores— revelan una continuidad subterranea entre ambos proyectos: la desactivacion de los
mecanismos de exclusidn soberana y la apertura a una politicidad radical que trasciende la distincion entre zoé 'y
bios. Asi, en lugar de contraponer estas dos etapas, este apartado busca destacar su tension fecunda,
demostrando como la reflexion agambeniana sobre la comunidad ya albergaba, in nuce, la critica al dispositivo
biopolitico moderno. Esta interpretacion es respaldada por Carlo Salzani (2013), quien sostiene que La
comunidad que viene funciona como una bisagra conceptual que conecta las investigaciones tempranas de
Agamben con las de la década de 1990. Como sefiala el autor, en este texto ya se eshozan las preocupaciones
que luego se articularadn de manera explicita en su analisis de la biopolitica (Salzani, 2013, p. 54-55).

137



(abstracto), propone en su lugar una singularidad que se manifiesta como «ser-tal», es

decir, en su pura exposicién sin mediacién categorial.

La originalidad del planteamiento agambeniano radica en su critica a la ontologia de
la pertenencia. Frente a la l6gica que define a los seres por su adscripcion a identidades
fijas («musulmén», «francés», «<hombre»), el «cualesquiera» emerge como aquello que
«esta recobrado fuera de su tener esta o aquella propiedad [...] respecto de su ser-tal,
respecto de la pertenencia misma» (Agamben, 1996, p. 9-10). Se trata de una singularidad
gue no se agota en predicados ni en su negacion, sino que consiste en el «khecho mismo de
tener lugar». Como ilustra Agamben mediante el ejemplo del amor, este no se dirige a
cualidades especificas ni a abstracciones, sino a la singularidad en cuanto tal: «la
singularidad expuesta como tal es cual-se-quiera, esto es, amable» (1996, p. 10). En esta
linea, Bacarlett Pérez (2010) precisa que se ama «cada una de sus particularidades, pero
gue no puede ser reducido a ninguna de ellas, por ende, inacabado, abierto a otras

posibilidades» (p. 49), destacando el caracter no sustancialista de esta ontologia.

Para profundizar en el estatuto politico de esta singularidad, Agamben recurre a la
teologia del limbo —una broma poderosa que utiliza el italiano, dice Fleisner (2014)—. Los
habitantes de este espacio —nifios muertos sin bautizo— encarnan una existencia
«definitivamente perdida» que, sin embargo, «habita sin dolor en el abandono divino»
(1996, p. 11). Esta imagen, lejos de ser meramente teoldgica, funda una comunidad politica
basada en la exposicién pura: seres sin redencién ni culpa, «inmunes al sistema de la
justicia», como los personajes de Kafka o Walser, cuya «nulidad [...] es neutralidad respecto
a la salvacion» (p. 11-12). El limbo se revela, asi como paradigma de una forma-de-vivir que

existe fuera de los dispositivos de valoracion y sujecion.

La radicalidad del «cualesquiera» se manifiesta en su rechazo a toda légica
diferencial. Contra Duns Scoto, para quien la individuacién surge de la indiferencia de lo
comun, Agamben afirma: «el cualesquiera no se constituye por la indiferencia de la
naturaleza comun respecto a las singularidades, sino por la indiferencia del comun y del
propio, del género y de la especie, de la esencia y del accidente» (1996, p. 18). Esto implica
un modo de ser que no se define por oposiciones binarias, sino por el uso —concepto clave
gue designa el movimiento perpetuo entre lo propio y lo comun. Como sintetiza el filosofo:
«el ser que se genera sobre esta linea es el ser cualesquiera y la manera en que pasa del

comun al propio y de lo propio a lo comudn se llama uso, o también ethos» (p. 19).

138



En términos politicos, el «cualesquiera» desactiva los mecanismos de
representacion identitaria. No reclama reconocimiento ni se articula como sujeto, sino que
«€es una existencia que escapa a las categorias establecidas», mostrandose como pura
potencia de «estar ahi». Esta figura, que Agamben vincula al ethos como practica de
libertad, cuestiona asi los fundamentos mismos de la soberania, al abrir paso a una
comunidad de singularidades «expropiadas de toda identidad para apropiarse de la
pertenencia misma». Como concluye el autor: «cualesquiera es el materna de la
singularidad y sin él no es posible pensar ni el ser ni la individuacion» (p. 16). Una ontologia,
en definitiva, que piensa lo politico desde la irreductibilidad de lo singular.

2. 2. Singularidades cualesquieray potencia de ser

La nocidn de singularidad cualesquiera desarrollada por Giorgio Agamben constituye
un punto de inflexién en el pensamiento contemporaneo sobre la subjetividad, la politica y la
ontologia. Esta figura del cualesquiera representa una singularidad despojada de identidad
fija, una existencia que no se define por propiedades sustanciales, sino por su pura
exposicion al ser. Como sefiala Agamben (1996), esta concepcion estd indisolublemente
ligada a una reformulacion radical de la nocion de potencia (dynamis), que ya no se
entiende como mera capacidad de actualizacion, sino como posibilidad fundamental de no-

ser.

El punto de partida de Agamben (1996) se encuentra en una reinterpretacion de la
filosofia kantiana. Al citar a Kant — «el esquema de la posibilidad es la determinacion de la
representacion de una cosa en un tiempo cualesquiera» (p. 26)—, Agamben subraya que la
posibilidad no esta anclada a un momento determinado, sino que se despliega en un tiempo
cualesquiera, un presente indeterminado donde lo posible puede o no actualizarse. Esta
temporalidad abierta es el ambito propio de la potencia, entendida no como mera fuerza

productiva, sino como pura virtualidad.

Sin embargo, es en el dialogo con Aristételes donde Agamben radicaliza esta
concepcion. Frente a la tradicion metafisica que privilegia el acto (energeia) sobre la
potencia (dynamis), Agamben recupera la potencia de no ser (dynamis me einai), aquella

capacidad de sustraerse a la actualizacion. Como explica:

De los dos modos en que, segun Aristételes, se articula toda potencia, el

decisivo es aquel al que llama el fildsofo «potencia de no ser» (dynamis me einai) o

139



también impotencia (adynamia). [...] propiamente cualesquiera es el ser que puede

no ser, que puede la propia impotencia. (Agamben, 1996, p. 26).

Esta impotencia no es una carencia, sino la forma mas elevada de potencia: la
capacidad de resistir la fijacion en una identidad o funcién determinada. En otras palabras,
la verdadera potencia no reside en la realizacién plena de un acto, sino en el mantenerse
abierto a la posibilidad —incluso a la imposibilidad—, en ese umbral donde el ser coexiste
con su propio no-ser. Esta concepcion es explorada por Agamben (2007) en su conferencia
«La potencia del pensamiento”, donde, retomando las reflexiones aristotélicas sobre
potencia y su relacién con la impotencia», sefiala que el pensamiento de Aristételes ya
anticipaba esta paradoja. En ciertos pasajes clave, el Estagirita sugiere que el viviente —
gue existe primordialmente en el modo de la potencia— solo accede a su verdadera
capacidad en la medida en que puede «hacer lugar» a su propia impotencia. Como afirma
Agamben (2017): «el viviente, que existe en el modo de la potencia, puede la propia
impotencia, y s6lo en este modo posee la propia potencia. Puede ser y hacer, porque se

mantiene en relacién con el propio no-ser y no-hacer» (p. 361).

Esta ontologia de la potencia tiene consecuencias decisivas para pensar lo humano.
Como sefala Saidel (2011), «el hombre es el ser que puede su propia impotencia y no
posee una vocacion especifica asignada por su biologia como otros seres vivos» (p. 449). A
diferencia de los animales, cuya existencia esta programada por instintos, el hombre es
pura apertura, posibilidad siempre en suspenso. Peller (2009) profundiza en esta idea al

contrastar la concepcion agambeniana con las visiones teleoldgicas de la historia:

[...] aguello que no posee identidad es la potencia, el hombre es potencia de
ser 0 no ser, y esa caracteristica que lo define se vincula con su capacidad, o no, de
lenguaje. Esta concepcidn del hombre como ‘potencia de ser o no ser’, se
contrapone con aquellas que tienden a pensar un fin de la historia que coincida con

la plena realizacion del hombre como sujeto racional y emancipado. (p. 49).

El sujeto ya no es un individuo con esencia fija, sino un singular cualesquiera que se
mantiene en el umbral de lo indeterminado. Como afiade Peller (2019), «el deber del sujeto
consistiria en mantenerse en ese ‘todavia’, en esa identidad siempre en suspenso» (p. 49).
La dimension politica de esta ontologia es radical. Si el poder soberano se funda en la
captura de la vida bajo identidades fijas (ciudadano, trabajador, etc.), la potencia de no-ser
abre la posibilidad de una comunidad no basada en la pertenencia, sino en la pura

exposicion de las singularidades. Como explica Agamben (1996):

140



[...] silos hombres llegasen a adherirse a esta impropiedad como tal, a hacer
del propio ser-asi no una identidad y una propiedad individual, sino una singularidad
sin identidad, una singularidad comun y absolutamente manifiesta [...] entonces la
humanidad accederia por primera vez a una comunidad sin presupuestos y sin

sujetos. (p. 42).

Esta comunidad no se funda en lo que somos (identidad), sino en lo que podemos
no-ser (potencia). Peller (2009) vincula esto con una critica a la representacion politica:
«este carecer de identidad de la potencia, este estar en suspenso, la torna fundamental a la
hora de vislumbrar ciertas formas de la politica que esquiven la I6gica estatal de la
representacion» (p. 50). Como sefiala Prosperi (2020), esta reinterpretacion de la potencia
«supone un replanteamiento radical de la relacién entre potencia y acto y, mas alla, pero a
partir de ella, una reconsideracion de la estética, la politica y la ética» (p. 605)*. La
comunidad por venir no es la de los ciudadanos ni los trabajadores, sino la de los
cualesquiera: seres que, al abrazar su impotencia, hacen de ella el fundamento de un
mundo comun sin esencias. En esta politica de la potencia, lo decisivo no es lo que somos,
sino lo que podemos no-ser, como bien se vera en el siguiente apartado donde se

profundizara la politica de los cualesquiera.

La singularidad cualesquiera no es indeterminacién abstracta, sino exposicién pura.
Agamben (1996) la define como: «cualesquiera es la figura de la singularidad pura. La
singularidad cualesquiera no tiene identidad, ni esta determinada respecto a un concepto,
pero no es simplemente indeterminada; mas bien es determinada s6lo a través de su
relacion con una idea, esto es, a la totalidad de sus posibilidades» (p. 43). Esta singularidad
no se subsume bajo un universal, pero tampoco es un mero caso particular; es mas bien
“una singularidad mas un espacio vacio” (Agamben, 1996, p. 43), una existencia que se
expone sin mediaciones. Como concluye Agamben (1996): «lo pensado en el
architranscendental cualesquiera (quodlibet) es, asi, lo mas dificil de pensar: la experiencia,

absolutamente no-césica de una pura exterioridad» (p. 43). Sobre este punto, si bien es

4 Andrea Cavalletti (2010) ofrece una lectura clave para comprender los fundamentos aristotélicos en la teoria
de la potencia de Agamben. Segln el autor, la interpretacion agambeniana no solo retoma, sino que radicaliza la
exégesis que Martin Heidegger desarrollara en sus analisis del Libro IX de la Metafisica de Aristételes. En
efecto, mientras Heidegger ya habia destacado el caracter ontoldgico primordial de la dynamis (potencia) frente
a la tradicion metafisica que privilegiaba el enérgeia (acto), Agamben lleva esta lectura un paso mas alla:
concibe la potencia no simplemente como posibilidad de ser, sino fundamentalmente como potencia de no-ser
(dynamis me einai), esto es, como la capacidad de sustraerse a la actualizacidn y, con ello, a toda captura
identitaria.

141



patente la discusion escolastica agambeniana, como bien subraya Fleisner (2014), el

italiano sigue muy de cerca las reflexiones sobre la singularidad de Nancy®.

2. 3. Politica de los cualesquiera frente a la pequefia burguesia planetaria

En su lectura de La comunidad que viene de Agamben, Fleisner (2014) analiza la
nocion de «pequefia burguesia planetaria», una categoria que, segun la filésofa, describe
una subjetividad dominante en el capitalismo tardio: un sujeto que, tras haber atravesado el
nihilismo —entendido como la pérdida de todo valor y sentido—, renuncia a toda identidad

social reconocible y se concibe a si mismo como impropio.

Para comprender esta afirmacion de Fleisner, es necesario remitirse al apartado
«XV. Sin clases» de Agamben (1996), donde el autor desarrolla explicitamente el concepto
de «pequefia burguesia planetaria». Alli sostiene que, si bien podria hablarse del «destino
de la humanidad en términos de clase» (p. 41), en realidad ya no existen las clases sociales
tradicionales, sino una Unica clase global: la pequefia burguesia planetaria. Cabe aclarar
gue Agamben no emplea el término en sentido marxista, sino para referirse a una
subjetividad dominante en el capitalismo tardio, como también, en palabras de Borovinsky
(2011), remite también al aspecto «kojeveniano» de la historia: el fin de los sujetos

historicos.

Agamben (1996), describe a esta clase como aquella que «ha heredado el mundo» y
ha sobrevivido al nihilismo y al colapso de las identidades histéricas. Sin embargo, inaugura
nada nuevo: vive en un presente vacio, en un tiempo suspendido donde la vida misma se
ha reducido a una mera representacion sin contenido. De hecho, tanto el fascismo como el
nazismo ya habrian anticipado esta crisis identitaria: «el final irrevocable de los viejos
sujetos sociales» (Agamben, 1996, p. 41). Pero a diferencia de la debacle identitaria
moderna, estos regimenes se articularon como una «pequefia burguesia nacional»,
construyendo una «postiza identidad popular», una fantasia identitaria basada en

presupuestos burgueses —y que, en términos politicos, ain no ha sido superada—?.

5 Cfr. Nancy (2001).

6 Pedro Martin Moreno desarrolla un licido analisis en el que tensiona la problematica agambeniana sobre la
pequefia burguesia nacional con las perspectivas teoricas de Ernesto Laclau. El autor critica la indistincion
conceptual que Giorgio Agamben establece entre la pequefia burguesia nacional y la internacional, una
categorizacion que, segun Moreno, resulta especialmente problematica para la construccién del Pueblo en
términos laclaunianos. Cfr. Moreno, 2025.

142



La diferencia fundamental que Agamben sefiala con la pequefia burguesia planetaria
€s su renuncia a tales suefios identitarios. Esta adopta «la actitud del proletariado para
renunciar a cualquier identidad social reconocible» (Agamben, 1996, p. 41). Pero esta
apropiacion es una parodia, pues despoja a dicha actitud de su potencial politico. Aqui
surge una paradoja: mientras esta clase niega toda esencia identitaria, al mismo tiempo se
aferra a identidades vacias (consumistas, conformistas), o, en palabras de Agamben,
«conoce solo lo impropio y lo inauténtico» (1996, p. 41), borrando asi toda riqueza historica
y cultural.

Su existencia se manifiesta como un «ganado al aire libre, en exhibiciéon continua»
(Agamben, 1996, p. 41). Y con giro claramente influenciado por Benjamin y Debord, expresa
gue la vida se reduce a un reportaje publicitario carente de contenido: una escena vacia
donde la busqueda de identidad se vuelve impropia e insignificante, y donde «vergienzay
arrogancia, conformismo y marginalidad restan asi los extremos polares de toda su
tonalidad emotiva» (Agamben, 1996, p. 42). La culminacion de esta vida publicitaria es la
muerte, donde el pequefio burgués planetario enfrenta su Ultima expropiacion, «la vida
desnuda, el incomunicable puro donde su vergiienza encuentra finalmente paz» (Agamben,

1996, p. 42), es decir, una existencia reducida a pura biologia, sin dignidad.

No obstante, Agamben vislumbra aqui una posibilidad inédita. Precisamente en esta
renuncia a toda identidad se abre una «ocasion inaudita»: la de adherirse a la impropiedad
misma, al «ser-asi», una singularidad comun sin atributos. Es en esta impropiedad radical
donde podria emerger una «comunidad sin presupuestos y sin sujetos, una comunicacion
gue no conoceria mas lo incomunicable» (Agamben, 1996, p. 42). Este gesto de
desidentificacion permitiria, incluso, seleccionar dentro de la humanidad planetaria los
caracteres que posibiliten su supervivencia, removiendo «el diafragma sutil que separa la
mala publicidad mediatica de la perfecta exterioridad que se comunica solo a si misma»
(Agamben, 1996, p. 42).

Desde este horizonte, Agamben traza las lineas de una transformacion radical de la
politica. La comunidad que viene no se propone como un programa de accion institucional
ni como una estrategia de representacion de intereses. Mas bien, implica una ruptura con la
gramatica moderna de la politica, inseparable de la figura del sujeto portador de derechos y
dotado de identidad. En lugar de eso, Agamben introduce la figura de la singularidad
cualesquiera —aspecto que anteriormente se fue desarrollando—, una forma de vida sin

atributos, sin nombre, sin representacion. Esta figura interrumpe la I6gica del

143



reconocimiento y la pertenencia, al abrir una zona de impersonalidad que, lejos de ser

apolitica, constituye el nicleo de una politica por venir.

Segun Saidel (2011), estas singularidades cualesquiera que reclaman su propia
pertenencia son el principal enemigo del Estado, no bajo la l6gica schmittiana del amigo-
enemigo, sino como amenaza al régimen de visibilidad que el Estado administra. La politica
de los cualesquiera no pasa por la lucha por el reconocimiento ni por la inclusién, sino por la
exposicion de una vida irreductible: «un ser que fuese radicalmente privado de toda
identidad representable seria para el Estado absolutamente irrelevante» (Agamben, 1996,
p. 55). Y es precisamente esta irrelevancia lo que constituye su potencia politica.

Tal como afirma Galindo Hervas (2000), la comunidad de los cualesquiera es
incompatible con la forma estatal porque «se co-pertenecen sin condiciones de pertenencia
representables» (p. 49). Agamben lo resume con contundencia: «alli donde estas
singularidades manifiesten pacificamente su ser comun, alli habra una Tienanmen y, antes
0 después, llegaran los carros blindados» (1996, p. 55). La amenaza al Estado no reside en
una nueva identidad subversiva, sino en la existencia de un estar-juntos sin atributos, sin
programa, sin mediacion. Desde esta perspectiva, Agamben (1996) retoma la nocion de
desidentificacion, elaborada en dialogo con Foucault y Blanchot (1999). Desidentificarse no
es borrarse ni quedar sin rostro, sino sustraer el rostro de su funcién representativa, abrirlo
a un uso libre, no determinado. Es suspender el régimen de visibilidad y reconocimiento que
define qué vidas son gobernables y cuales son excluidas. El «cualesquiera» no es una

abstraccion, sino una singularidad expuesta, sin predicado, sin rol.

Por eso, La comunidad que viene no es una utopia futura ni un proyecto normativo,
sino una préctica de desidentificacion. No se trata de fundar una nueva sociedad, sino de
sustraerse a la maquinaria que produce sujetos juridicos y econémicos a partir de
propiedades asignables. Como dice Agamben: «las singularidades cualesquiera no pueden
formar una sociedad porque no disponen de identidad alguna que hacer valer, ni de un lazo
de pertenencia que hacer reconocer» (1996, pp. 54-55). Pero no se trata de una comunidad
negativa, sino afirmativa: una comunidad cuya Unica pertenencia es la pertenencia misma,
sin condiciones. Lo comun ya no es una propiedad ni una esencia compartida, sino aquello
que permanece cuando toda identidad ha sido suspendida: «la exposicion, o sea, el ser tal
cual [...] los predicados reales expresan relaciones en el interior del lenguaje, la exposicion
es pura relacion con el lenguaje mismo, con su tener lugar» (Agamben, 1996, p. 65). Asi,
Agamben propone una politica de la impropiedad, una potencia sin funcion, una forma-de-

vida que no se deja capturar por el aparato estatal.

144



En definitiva, la politica que viene no sera una disputa por la conquista del Estado,
sino una lucha entre el Estado y el no-Estado, entre la organizacion estatal y la humanidad
como conjunto de singularidades irreductibles, «el hecho nuevo de la politica que viene —
escribe Agamben— es que ya no serd una lucha por el control del Estado, sino la
disyuncion insuperable de las singularidades cualesquiera y la organizacién estatal» (1996,
p. 54)’. Esta comunidad, ajena a toda representacién, inaugura un espacio de interrupcién
radical. Una politica sin sujeto, sin identidad, pero no sin mundo. Alli donde los cuerpos se
muestran sin representacion, donde el lenguaje se usa sin funcién, donde la vida se sustrae
al dogma de la sacralidad vacia y a los discursos hipdcritas de los derechos, alli comienza

—o0 continda— la comunidad que viene®.

3 - Lo queviene: Tigqun y El Comité Invisible, lectores de Agamben

La relacién entre Agamben con el colectivo Tigqun y El Comité Invisible es un tema
ampliamente discutido en el &mbito de la filosofia politica contemporanea (Fernandez
Savater, 2011; Culp, 2015; Cadahia, 2016; Mariblanca Corrales, 2016; Alvarez Solis, 2021;
Guimaraes, 2021). Tigqun, un grupo de pensamiento andnimo vinculado a la corriente de la
«ontologia politica» y a movimientos criticos como El Comité invisible, ha retomado y
radicalizado varios conceptos centrales de Agamben, particularmente su analisis del homo
sacer, el estado de excepcion y la biopolitica®. Sin embargo, como sefiala Alvarez Solis

(2021) en su articulo «La izquierda agambeniana y el retorno de la ontologia politica», la

" Aunque, por motivos de espacio, no podemos examinar en detalle la intervencion de Alain Badiou en el
Collége International de Philosophie sobre La comunidad que viene, es crucial sefialar que el fildsofo francés
plantea alli tres interrogantes fundamentales que tensionan los presupuestos ontoldgicos y politicos del texto.
Estas preguntas no solo problematizan la concepcién de la singularidad en Agamben, sino que también revelan
fisuras tedricas entre un pensamiento del acontecimiento (Badiou) y uno de la estructura o el destino del ser (con
resonancias heideggerianas en Agamben). 1. El surgimiento de la singularidad: ¢estructura o acontecimiento?; 2.
Finitud vs. infinitud: ¢esta la singularidad condenada a lo limitado?; 3. El nombre y lo innominado: el lenguaje
captura el ser? Cfr. Badiou, Alain. “Intervention dans le cadre du Collége international de philosophie sur le
livre de Giorgio Agamben: la Communauté qui vient, théorie de la singularité quelconque”, en :
http://www.entretemps.asso.fr/Badiou/Agamben.htm. Fecha de consulta: 20 mayo de 2025.

8 Indudablemente, la propuesta de Agamben ha recibido fuertes criticas. Gred Bird (2016) sefiala que al italiano
se lo ha acusado de ser un fildsofo que solo ofrece prescripciones cripticas y que, en el fondo, no es mas que un
«tedlogo negativo». Ademas, Bird argumenta que, dentro de la reflexion marxista, Agamben resulta ser un
idealista incapaz de abordar las relaciones materiales reales: «sus prescripciones impotentes e inoperantes
conducen a un modelo de politica radicalmente pasivo, incluso més débil que la politica de Nancy» (p. 105).
Esta acusacion no es menor, pues implica que el proyecto agambeniano, pese a su pretension radical, careceria
de herramientas para enfrentar las dindmicas de poder contemporaneas.

9 En la nota editorial de la edicion espafiola de La hipotesis cibernética, publicada por Acuarela Libros, los
editores incluyen un «léxico tigquniano» que no solo funciona como una guia para navegar los conceptos
propios del colectivo, sino que también revela las principales influencias filosoficas que atraviesan su obra.
Entre estas, la figura de Agamben ocupa un lugar central, particularmente en lo que respecta a su analisis de la
biopolitica, el estado de excepcién y la nocidn de «forma-de-vida». Cfr. Tiqqun, 2015.

145



recepcion de Agamben no es univoca, sino que se bifurca en dos lineas interpretativas

principales: una de «derecha» y otra de «izquierda».

Esta distincién no alude tanto a una divisidn partidista o ideoldgica convencional,
sino a dos modos distintos de articular la relacion entre ontologia y politica. Alvarez Solis
(2021) traza un paralelismo con la recepcion de Hegel, donde histéricamente surgieron dos
corrientes: los «hegelianos de derecha», que enfatizaban la reconciliacion con el orden
establecido, y los «jévenes hegelianos» (como Marx y Feuerbach), que radicalizaron el
pensamiento hegeliano hacia la critica y la transformacion social. De manera anéloga, en el
caso de Agamben, la apropiacion «de derecha» tenderia a una lectura «mas proclive a
denunciar la captura politica de la ontologia» (Alvarez Solis, 2021, p. 222), con autores
como Emmanuel Coccia y Elettra Stimilli, cuyo interés esta aquellos problemas que se
desprenden del pensamiento agambeniano; por otro lado, la apropiacion «de izquierda» —
encarnada, por ejemplo, por Tigqun y EI Comité Invisible— «tendientes a la dimensién an-
arquica e indeterminada del uso realizado en el homo sacer, asumen la tarea politica de
radicalizar la obra de Agamben para abrir el camino para una ontologia otra» (Alvarez Solis,
2021, p. 222).

Alvarez Solis (2021) subraya que esta dualidad no se refiere a posicionamientos
politicos en sentido estricto, sino a «dos estilos o0 dos formas de comprender la co-
pertenencia entre ontologia y politica» (p. 221). Mientras que una vertiente podria inclinarse
hacia una apropiacién politica de la ontologia, de interés mas especulativo e
institucionalizados, la otra asume un caracter insurgente, buscando reactivar la potencia
politica de lo post-fundamento. El colectivo Tigqun y El Comité Invisible, en este sentido,
representarian una radicalizacion de la segunda tendencia, al llevar los conceptos
agambenianos a un terreno de confrontacion directa con las formas contemporaneas de

gubernamentalidad, en un terreno extrainstitucional.

Esta bifurcacion en la recepcion de Agamben —entre una ontologia politica
‘especulativa’ y otra ‘insurgente’— encuentra en Tigqun su expresién mas radical. El
colectivo no solo retoma la ‘singularidad cualesquiera’ agambeniana, sino que la politiza al
elaborar la figura del Bloom: un sujeto espectral del capitalismo tardio, vaciado de esencia y
atrapado entre el Espectaculo y el Biopoder, pero que encarna, paradojicamente, la
posibilidad de una ruptura. Asi, el Bloom opera como punto de partida para una critica
material de la dominacién contemporanea, radicalizando el potencial subversivo implicito en

Agamben.

146



Alvarez Solis (2021) es cuidadoso de no caer en una division politica convencional
(conservadores vs. revolucionarios), sino, valga la redundancia, dos modos de articular la
relacién entre ontologia y politica, dos maneras de entender cédmo el ser (ontologia) se
vincula con el poder (politica). Cuando ubica a Coccia en la vereda de la derecha, se refiere
a que el autor, prioriza el analisis ontoldgico sobre la intervencién politica directa; mientras
gue ubicar a Tigqun y a EI Comité Invisible en la vereda de la izquierda, no significa,
directamente, que derive en una politica libertaria. Son estilos que oscilan entre ontologia y
politica. Esta bifurcacion en la recepcion de Agamben no solo refleja la polisemia de su
obra, sino también las tensiones inherentes a cualquier proyecto de ontologia politica que
intente pensar mas alla de los marcos tradicionales de la soberania y la emancipacion. Esta

radicalizacion se evidencia en la figura del Bloom, que analizaremos a continuacion.

3.1-Tigqun: el Bloom, una actualizacién de la singularidad cualesquiera

En una conversacién mantenida en el afio 2000 con Stany Grelet y Mathieu Potte-
Bonneville, y publicado bajo el titulo «Una biopolitica menor. Una entrevista con Giorgio
Agamben», el filosofo italiano se refirié a Tiggun, como una revista francesa de corte critico
y politico, destacando su singularidad dentro del panorama intelectual de la época.
Agamben caracterizé la publicacion como portadora de un discurso mesianico radicalmente
profano, es decir, un llamado a la transformacién que, sin embargo, no apela a ninguna
trascendencia religiosa, sino a una inmanencia politica disruptiva. En este contexto, el
filésofo subray6 la notable coincidencia entre la figura del Bloom y su propio concepto de
singularidad cualesquiera, desarrollado en obras como La comunidad que viene. Dice el

italiano:

Me interesa, porque es una revista extremadamente critica, muy politica, que
adopta un tono muy mesianico, pero siempre de manera completamente profana.
Asi, ellos llaman Bloom a los nuevos sujetos anénimos, las singularidades
cualesquiera, vaciadas, dispuestas a todo, que pueden difundirse por todas partes
pero permanecen inaprensibles, sin identidad y, sin embargo, reidentificables en
cada momento. El problema que se plantean es: «¢;,Como transformar este Bloom?
¢ Como va a operar este Bloom el salto mas alla de si mismo?». (Agamben, 1999-

2000, traduccién nuestra)

147



Para comprender la relacion entre el Bloom y la singularidad cualesquiera, resulta
fundamental analizar la apostilla que Agamben (2001)*° incorporé en una reedicion de La
comunidad que viene, titulada «Tigqun de la noche». Este titulo cumple una doble funcion:
por un lado, rinde homenaje a la influyente revista francesa, y por otro, simboliza la
dimensién politica latente del Bloom como figura de transformacién. Agamben (2001)
plantea que se produce «una generalizacion sin precedentes de la condicion mesianica, en
la que lo que al principio no era méas que una hipétesis —Ila ausencia de obra, la
singularidad cualesquiera, el Bloom— se ha convertido en realidad» (p. 91). El autor
destaca que el planteamiento adquiere su verdadero sentido al dirigirse precisamente a este
«no-sujeto», a esta «vida sin forma» que representa el shabbat del hombre contemporaneo.
Esta conexién argumenta, demuestra que el texto mantiene intacta su vigencia como critica

radical a las formas de subjetivacién modernas.

Al tener en cuenta las relaciones visibles entre Agamben y Tigqun, el texto que

11 En el corazdn de este

materializa radicalmente ese encuentro es «Teoria del Bloom»
texto emerge la figura del Bloom, simbolo de una subjetividad desfondada, devenida opaca,
anénima y desposeida de toda consistencia ontolégica firme. Es «el afloramiento final de lo
originario» (Tiggqun, 2005, p. 16), una forma de vida arrojada a un mundo sin misién, filiacién
o lugar: «somos inquilinos de una existencia exiliada en un mundo que es un desierto; que
hemos sido arrojados a este mundo, sin misién alguna que cumplir, sin lugar asignado ni
filiacién reconocible, abandonados» (Tigqun, 2005, p. 14). Esto no es mas que «el analisis
del Bloom, como sujeto y condicion contemporanea, (que) permite devenir en este doble

sentido de fracaso-posibilidad» (Ramos Pérez, 2024, p. 76).

La historia que se relata es la de una caida sin nostalgia, una especie de situacion
de riesgo, donde aparece una posibilidad, «los grandes vigias han muerto. Sin duda, UNO
los ha matado [...] Y aqui estamos, huérfanos de toda grandeza, entregados a un mundo de
hielo, sin luz alguna que sefiale el horizonte» (Tigqun, 2005, p. 9). Esta condiciéon no es una

pérdida nostalgica, sino una metamorfosis positiva, es por eso que expresan que «no es

10 Utilizamos la version italiana del 2001, de La comunita che viene, puesto que la edicion espafiola no ha
agregado la apostilla. Cfr. Agamben, 2001.

11 Dado que el concepto de Bloom ocupa un lugar central en la reflexion del colectivo Tigqun, especialmente en
Teoria del Bloom, pero también en otros textos como Introduccion a la guerra civil o La hipotesis cibernética,
no se profundizara aqui en un analisis detallado de estas obras debido a limitaciones de espacio. No obstante,
cabe sefialar que la figura del Bloom reaparece y se desarrolla a lo largo de varios escritos del grupo, siempre en
consonancia con su critica radical a la modernidad, el biopoder y los mecanismos de subjetivacion propios del
neoliberalismo. Para quienes deseen ampliar su conocimiento mas alla de los textos mas difundidos de Tigqun,
se sugiere revisar el blog https://tiggunim.blogspot.com/

148


https://tiqqunim.blogspot.com/

que los hombres hayan perdido negativamente ‘sus referentes’, sino que positivamente se

han transformado en Bloom» (Tiqqun, 2005, p. 16).

El Bloom no es un individuo alienado en sentido clasico, sino aquel que «se ha
confundido hasta tal punto con su alienacion que seria absurdo querer separarlos» (Tigqun,
2005, p. 22). Su existencia se define por una tonalidad ontoldgica (Stimmung): «Bloom
designa una Stimmung, una tonalidad fundamental del ser» (Tigqun, 2005, p. 18). Esa
tonalidad no es algo efimero o accesorio, sino lo que da consistencia al ser, lo que lo hace
posible: «El Bloom es la Stimmung en y a partir de la cual nos comprendemos en el instante
presente» (Tigqun, 2005, p. 20).

Esta vida espectral flota en un vacio donde el yo y el mundo se retraen mutuamente:
«el Bloom nombra tanto la humanidad espectral, extraviada, soberanamente vacante, que
ya no accede a ningun otro contenido, como también la Stimmung donde ex-iste» (Tigqun,
2005, p. 21). Esta vida desfondada no encuentra ya en el mundo un lugar donde afirmarse.
Lo que antes era el suelo firme de lo comun se ha vuelto inhabitable, «a nuestro alrededor
se extiende un mundo petrificado, un mundo de cosas en el que figuramos nosotros mismos
[...] como meras cosas» (Tigqun, 2005, pp. 21-22). La vida se vive entonces como un
turismo existencial, donde todos los contenidos se intercambian indiferentemente, como
simulacros «esta solo en cualquier compafiia y desnudo en cualquier circunstancia |[...]

donde, dia tras dia, la vida descuenta el rosario de su ausencia» (Tiqqun, 2005, p. 26).

Esta experiencia se inscribe en un doble régimen de dominacién: el Espectaculo y el
Biopoder. Tigqun (2005) argumenta que «NOS MOVEMOS en un espacio enteramente
cuadriculado, enteramente ocupado; de un lado por el Espectaculo, del otro, por el
Biopoder» (p. 29). El primero exige representacion y discurso, «es proveedor de realidades
dadas y su empresa no es otra cosa que la de esconder las realidades posibles»
(Mariblanca Corrales, 2016, p. 34); el segundo, productividad y salud, «el biopoder garantiza
la regulacion de los pueblos mediante la anticipacién a posibles problemas» (Mariblanca
Corrales, 2016, p. 44 . Juntos fabrican sujetos y significados, capturando la subjetividad. El
Espectaculo y el Biopoder son los operadores contemporaneos de la subjetivacion y de su

captura.

Porque si la dominacion llega hasta el ser mismo, la politica no puede ser otra cosa
que una transformacion de la Stimmung, una interrupcion de esa tonalidad espectral. Pero
es precisamente aqui donde surge la posibilidad de una politica extética, «la verdadera

politica, la politica extética, comienza aqui» (Tigqun, 2005, p. 14). Una politica sin sujeto,

149



identidad o sustancia, que interrumpe la Stimmung espectral del Bloom, por eso Ramos
Pérez (2024), sostiene que dicha politica disloca y sitla fuera del resguardo del «si» —

como Yo— para gue se exponga en el campo de relaciones.

El punto de fuga de esta cartografia afectiva y politica del Bloom se encuentra en la
pregunta por lo comun. Pero este comun ya no puede entenderse como pertenencia
sustancial a una clase, una nacion, un pueblo o una cultura. Tal como sefiala Tigqun, «no
ha existido, jamas existié una comunidad en una época anterior a la nuestra», y
«comunidad» no fue sino un humus de falsedades —«falsedad de la pertenencia a una
clase, a una nacion, a un medio»—, que fue devastado precisamente porque imponia un
limite a la exposicion radical del ser (Tigqun, 2005, p. 52)*2. Frente a esta condicién, no hay
retorno a identidades perdidas. Lo que emerge es lo comin como impersonal, una potencia
andnima que nos atraviesa, «queda la inevitable inquietud que creemos apaciguar
exigiéndonos unos a otros la rigurosa ausencia de si, ignorando esa potencia comun que,
por ser anénima, se ha vuelto incalificable. El Bloom es el nombre de ese anonimato»
(Tigqun, 2005, p. 13). Aqui, lo comun no es lo que nos une por identificacion, sino por
desposesion compartida: es lo que queda cuando se cae el yo, lo que persiste incluso en la

ausencia —Ilo que ya expresaba Ramos Pérez—.

Este comln no puede ser reducido a un programa ni a una ideologia. Se manifiesta
COmMo una resonancia, como una tonalidad compartida desde la cual se torna posible otro
modo de habitar el mundo. Lejos de cualquier forma de estatalismo o colectivismo
institucional, el comunismo que piensa Tigqun es el comunismo del anonimato compartido,
de la expropiacion del yo, de la desercion del espectaculo. Es un comunismo del desvio, del
abandono, de la fuga estratégica. Tigqun no propone un comunismo de programa, Sino
ontolégico: una praxis de la Stimmung que rechaza identidades y aislamiento. Asi, el Bloom
no es solo sintoma de devastacion, sino figura limite que «lleva en si la ruina de la sociedad
mercantilista» (Tigqun, 2005, p. 93), pero no por una exterioridad salvadora, sino por el
exceso que supone esta nada enmascarada, esta potencia sin atributos que ningun
dispositivo puede agotar, pues encarna un exceso irreductible «el Bloom oculta esa
diferencia originaria, la del saber que no somos lo que somos, que ningun predicado puede

agotar nuestra potencia» (Tigqun, 2005, p. 33).

12 Es claro que esta afirmacién resuena con otro texto de Tiqqun, “Tesis sobre la comunidad terrible”, cuando
expresan lo siguiente: “la comunidad terrible es la Gnica forma de comunidad compatible con este mundo, con el
Bloom. Todas las otras comunidades son imaginarias, no verdaderamente imposibles, sino posibles solamente por
momentos, y en cualquier caso nunca en la plenitud de su actualizacion” (Tigqun, 2014).

150



Este exceso, esta «privacion de esencia», lejos de ser una deficiencia a corregir, es
la verdad misma de lo humano. En lugar de cerrar la subjetividad en una identidad, la abre a
una forma-de-vida comun, no fundada en la pertenencia sino en la afectacién mutua. El
comunismo se vuelve asi el nombre de una politica de lo impolitico, una ética de la
inmanencia, una practica de lo comun sin comunidad. El Bloom figura espectral del
presente, es también el huésped que, habiéndose vuelto duefio de la casa (p. 34), nos
obliga a replantear todo el vocabulario de la politica moderna: soberania, sujeto, propiedad,

representacion.

El Bloom es «el resultado de la descomposicién del individuo» (Tigqun, 2005, p. 45),
pero su desarraigo abre la posibilidad de un comun originario. Tiggqun insiste «la soledad, la
finitud y la exposicion, es decir, el Gnico vinculo verdadero entre los hombres, aparecen
también como el Unico vinculo posible entre ellos» (Tigqun, 2005, p. 52). Esta comunidad

por venir no se funda en identidades, sino en la afectacién mutua y la exposicion radical.

La politica del Bloom —si puede hablarse asi— no es la de la reivindicacion de una
identidad, sino la de la apertura a la alteridad radical, a la interrupcién del mundo tal como
se presenta. Por eso, «cada instante es un instante de decision» (p. 53). En esa disposicion,
a la decision sin garantia, a la exposiciéon sin escudo, a la comunalidad sin comunidad,
resuena la posibilidad de otro mundo, de otra forma de vida. No una forma de vida
comunista, sino una vida abierta al comun: una vida comun. Si bien Mariblanca Corrales
(2026) utiliza el término comunizacién, y aqui nos valemos del rétulo de comun, sirve para

profundizar la propuesta de Tigqun:

[...] la comunizacion [entiéndase “comun’] que defiende Tigqun rechaza la
organizacion de la revolucion para el futuro, no concibe la revolucion como proceso u
objeto a conseguir tras una transicion de luchas. La comunizacion de Tigqun no
busca tomar y cambiar el poder. No es un fin. En esta comunizacion, la revolucion
tiene sus raices en la transformacion de la vida diaria. No descansa en un programa
anico, ya que se podria componer de multiples lineas de fuga [...]. Esta

comunizacion es la de devenir-juntos (p. 70).

El comunismo, entonces, no es para Tiggqun una utopia por alcanzar ni un sistema
de distribucién econdmica. En el epilogo a la edicidn italiana, se afirma sin ambigtedades:
«nuestra unica preocupacion es el comunismo. No hay nada previo al comunismo [...] El
comunismo es una disposicion ética; una disposicion a dejarse afectar, en contacto con

otros seres, por lo que nos es comun» (p. 133). El comunismo como ethos supone una

151



asuncion radical de la carencia de esencia, de la apertura existencial del ser humano como
exposicion a otros, como capacidad de afectarse y ser afectado por lo que no se puede

poseer.

Reflexiones finales

A lo largo de este trabajo hemos analizado la original propuesta de Giorgio Agamben
sobre la comunidad, situdndola en el cruce entre una ontologia post-fundacional y una
politica radical. Nuestro recorrido se estructurd en tres movimientos fundamentales que
permitieron comprender tanto los antecedentes filos6ficos como las proyecciones practicas

de su pensamiento.

En primer término, reconstruimos el contexto intelectual de los debates sobre la
comunidad en las décadas de 1980 y 1990, marcados por el colapso de los socialismos
reales y el auge del necliberalismo. La discusion entre Nancy, Blanchot y Esposito
estableci6 las bases para pensar la comunidad mas alla de los esencialismos, ya sea como
«ser-en-comun» expuesto a la finitud (Nancy), como experiencia de lo fragmentario
(Blanchot) o como paradoja inmunitaria (Esposito). Este marco teérico resulté fundamental
para comprender la apuesta agambeniana por una comunidad de singularidades

«cualesquiera».

El segundo apartado profundizé en la arquitectura conceptual de Agamben,
mostrando cémo su critica a las categorias metafisicas de Occidente desemboca en una
redefinicion radical de lo comun. Frente a la comunidad tradicional basada en exclusiones
(el paradigma del homo sacer), Agamben propone una comunidad de singularidades que
pertenecen sin identificarse, cuyo modelo es el ser-cualesquiera. Esta nocion, desarrollada
a través de una relectura de la potencia aristotélica y la teologia del limbo, permite pensar
formas de coexistencia que escapan a la l6gica soberana de inclusién/exclusién. La figura
de la pequefia burguesia planetaria sintetiza esta paradoja: clase sin identidad que, en su

mismo vaciamiento, encarna la posibilidad de una politica por venir.

Finalmente, el tercer apartado examing la radicalizacion de estos conceptos en el
Colectivo Tiggqun, donde la «singularidad cualquiera» se transforma en el Bloom: sujeto
espectral del capitalismo tardio que, en su misma desposesion, guarda la potencia de
interrumpir el orden vigente. La apropiacion que hace Tigqun de Agamben —inscrita en lo

que Alvarez Solis denomina «izquierda agambeniana»— traslada la ontologia a un plano de

152



praxis politica, proponiendo un comunismo de lo impersonal que se juega en la

transformacion ética de lo cotidiano.

Este recorrido nos permite concluir que la originalidad de Agamben reside en haber
pensado la comunidad no como sustancia ni proyecto, sino como pura exposicién de
singularidades. Su propuesta —radicalizada por Tigqun— no ofrece soluciones
programaticas, sino que abre un campo de posibilidades politicas basado en la
desidentificacién. La comunidad que viene no es un lugar al que llegar, sino un modo de
habitar el presente: una practica constante de desactivacion de los dispositivos de
subjetivacion que, al tiempo que diagnostica las formas contemporaneas de dominacion
(biopolitica, espectaculo), sefiala la grieta desde donde imaginar otros modos de estar-
juntos. En dltima instancia, el valor de esta reflexion reside en su capacidad para mantener
abierto el espacio de lo politico mas alla de las categorias heredadas, invitAindonos a pensar

lo comun no como identidad, sino como potencia siempre por venir.

La comunidad agambeniana de cualesquiera y el Bloom de Tiggun comparten un
ndcleo critico: ambos desmontan las ficciones identitarias del capitalismo tardio. Pero
mientras Agamben se enfoca en la potencia ontolégica de lo impersonal, Tigqun radicaliza
el gesto hacia una praxis de lo espectral, donde el sujeto apatico deviene figura de
resistencia. Esta diferencia no es menor: si para Agamben lo comin emerge en la
exposicion pura de las singularidades, Tigqun insiste en que esa exposicion debe traducirse

en interrupcién concreta de los dispositivos de dominacion.

Aqui yace el desafio contemporaneo. Frente a las derivas tanatopoliticas que
fetichizan la exclusion —desde los neofascismos hasta las biopoliticas de la desposesion—,
la comunidad inesencial de Agamben y su reformulacion en Tigqun ofrecen un antidoto
tedrico. Pero su vigencia politica depende de evitar dos riesgos: que la singularidad
cualquiera se diluya en una abstraccion impotente, o que el Bloom reproduzca, en su
negatividad, la misma légica que critica. ¢, Como sostener lo comin como practica —y no
solo como concepto— en un mundo donde la vida desnuda es cada vez mas el horizonte de

lo politico?

La respuesta, sugerimos, no esta en programas cerrados, Sino en mantener viva
esta paradoja: la comunidad que viene solo existe como gesto de desactivacion —de las
identidades, de la soberania, incluso de sus propias figuras—. Su potencia radica en
recordarnos que lo politico no se agota en las formas heredadas, sino que persiste, como

un resto irreductible, en esos intersticios donde las singularidades se exponen sin

153



mediacion. En ultima instancia, este es el legado urgente de Agamben y sus intérpretes:

pensar lo comdn no como un lugar, sino como un acontecimiento siempre por venir.

Bibliografia

Agamben, G. (1996). La comunidad que viene. Pre-textos.

Agamben, G. (1998). Homo sacer. El poder soberano y la vida desnuda. Adriana
Hidalgo Editora.

Agamben, G. (1999-2000). Une biopolitique mineure entretien avec Giorgio
Agamben. Vacarme, (10). Revisado mayo 21, 2025, from
https://vacarme.org/article255.html

Agamben, G. (2001). La comunita che viene. Bollati Boringhieri.

Agamben, G. (2001). Medios sin fin: notas sobre la politica. Pre-Textos.
Agamben, G. (2003). Estado de excepcion: Homo sacer, Il, I. Adriana Hidalgo
Editora.

Agamben, G. (2007). La potencia del pensamiento. Adriana Hidaldo.

Alvarez Solis, A. O. (2021). La izquierda agambeniana y el retorno de la ontologia
politica. Estancias. revista de Investigacién en Derecho y Ciencias Sociales, 1(1),
209-235.

Alvaro, D. (2017). Ontologia y politica de la comunidad. El tenue hilo entre Bataille,
Blanchot y Nancy. Agora. Papeles de filosofia., 36(2), 53-73.

Bacarlett Pérez, M. L. (2010). Giorgio Agamben, del biopoder a la comunidad que
viene. Araucaria, 12(24), 29-52.

Badiou, A. (n.d.). Intervention dans le cadre du College international de philosophie
sur le livre de Giorgio Agamben: la Communauté qui vient, théorie de la singularité
guelconque. Retrieved mayo 20, 2025, from
http:/www.entretemps.asso.fr/Badiou/Agamben.htm

Badiou, A. (2003). Condiciones. Siglo Veintiuno Editores.

Bird, G. (2016). Containing Community: From Political Economy to Ontology in
Agamben, Esposito, and Nancy. State University of New York Press.

Blanchot, M. (1999). La comunidad inconfesable. Arena Libros.

Borovinsky, T. (2011). Escatologia, politica y administracion a partir de la obra de
Alexandre Kojeve El problema del «fin de la historia». Revista Pléyade, 8, 63-83.
Cadahia, M. L. (2016). Dispositivos estéticos y formas sensibles de la emancipacion.
Ideas y Valores, LXV(161), 267-285.

Cavalletti, A. (2010). El filésofo inoperoso. Devs mortalis. Cuaderno de Filosofia
Politca, (9), 51-70.

154



Cragnolini, M. (2008). Amistades y amores no canénicos. Sobre el debate francés en
torno a la comunidad. Perpectivas metodoldgicas, 8(8), 9-19.
https://doi.org/10.18294/pm.2008.494

Culp, A. (2015). Insurrectionary Foucault: Tigqun, The Coming Insurrection, and
Beyond. Angelaki, 20(4), 91-105.

Esposito, R. (2003). Communitas: origen y destino de la comunidad. Amorrortu
Editores.

Fernandez Savater, A. (2011, 7 9). Crisis de la presencia. una lectura de Tigqun.
Spai en blanc. Retrieved 15, mayo, from https://espaienblanc.net/?cat=10

Fistetti, F. (2004). Comunidad. Léxico de politica. Nueva vision.

Fleisner, P. (2014). La vida que viene: Estética y filosofia politica en el pensamiento
de Giorgio Agamben. Eudeba.

Galindo Hervés, A. (2000). Teologia politica «versus» comunitarismos impoliticos.
Res publica, 6, 37-55.

Groppo, A. (2011). Tres versiones contemporaneas de la comunidad: Hacia una
teoria politica post-fundacionalista. Revista de Filosofia y Teoria Politica, (42), 49-68.
Guimaraes, D. (2021). Aproximagéo entre Agamben e Comité Invisivel. Cadernos de
ética e filosofia politica, 1(39), 212-221. https://doi.org/10.11606/issn.1517-
0128.v1i38p212-221

Mariblanca Corrales, P. J. (2016). Tiggun y la cuestion del Bloom. Brumaria.
Moreno, P. M. (2025). Laclau frente a Agamben. Un dialogo entre lo posfundacional
y lo impolitico. Anales de la Catedra Francisco Suarez, 59, 341-361.

Moreno, P. M. (2025). Laclau frente a Agamben. Un dialogo entre lo posfundacional
y lo impolitico. Anales De la Catedra Francisco Suarez, 59, 341-361.

Nancy, J.-L. (2001). La comunidad desobrada. Arena Libros.

Ortiz Gala, I. (2022). El mundo que viene: Giorgio Agamben y la singularidad
cualsea. In B. Gonzalez Arribas & |. Ortiz Gala (Eds.), Por una Postmodernidad
Alternativa: Desplazando al Neoliberalismo. (UNED ed., pp. 299-311).

Pelbart, P. P. (2009). Filosofia de la deserci¢con: nihilismo, locura y comunidad (S.
Garcia Navarro & A. Bracony, Trans.). Tinta Limén Ediciones.

Peller, M. (2009). Subjetividad, potencia y politica. Reflexiones a partir de Medios sin
fin de Giorgio Agamben. Argumentos, 22(60), 41-56.

Prosperi, G. O. (2009). La naturaleza anfibia de la energeia: Notas sobre las
nociones de «acto» y «potencia» en Giorgio Agamben. Isegoria, (63), 603-619.
Ramos Pérez, G. (2024). Politica extética: Las implicaciones de Nietzsche y Tiqqun

ante la (im) posibilidad de la comunidad. Hybris. Revista de Filosofia, 14(2), 63-88.

155



Saidel, M. (2011). Re-trait de la comunidad: el pensamiento impolitico de lo comun
en Nancy, Agamben y Esposito (tesis doctoral inédito). Istituto Italiano di Scienze
Umane.

Salzani, C. (2013). Introduzione a Giorgio Agamben. Il melangolo.

Taccetta, N. (2011). Agamben Y Lo Politico. Prometeo Libros S. A.

Tigqun. (2005). Teoria del Bloom. Editorial Melusina.

Tigqun. (2014). Tesis sobre la comunidad terrible. Tigqunim.
https://tigqunim.blogspot.com/2014/01/terrible.html

Tigqun. (2015). La hipotesis cibernética. Acuarela Libros.

156



